
46 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über 
Tradition und Modernität in der Frühen Neuzeit 

 

Kouakou Daniel KOUAMÉ 

Maître-Assistant 

Enseignant-Chercheur 

Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d’Ivoire) 

Département d’Etudes Germaniques 

kdanielstein@gmail.com  

 

Zusammenfassung: Dieser Artikel versucht, die folgende Frage zu beantworten: Inwiefern hat die 
lutherische Reformation die Moderne revolutioniert? Um diese Frage zu beantworten, haben wir 
zunächst den Kontext der lutherischen Reform angesprochen.  Dann haben wir uns mit dem 
Beitrag der lutherischen Reformation zur Moderne befasst.  Schließlich haben wir die Grenzen 
dieser christlichen Revolution aufgezeigt.  Aus dieser Analyse geht hervor, dass die lutherische 
Reform nicht nur modern sein kann, da sie eine Verbindung zum Urchristentum beansprucht 

Schlagwörter: Lutherische Reformation, Revolution, Beitrag, Grenzen, Modernität 

 

The Lutheran Reformation: Only partially modern? 
A contribution to the discussion on tradition and modernity in the early modern period 

 

Abstract: This article attempts to answer the question: To what extent has the Lutheran Reform 
revolutionized modernity? To answer this question, we first referred to the context of the Lutheran 
Reform.  Then we looked at the contribution of the Lutheran Reform to modernity.  Finally, we have 
highlighted the limitations of this Christian revolution.  This analysis shows that the Lutheran 
Reformation cannot claim to be only modern, since it suggests a link with original Christianity.  

Key words: Lutheran Reform, Revolution, Contribution, Limits, Modernity 

 
La Réforme luthérienne: seulement partiellement moderne? 

Une contribution au débat sur la tradition et la modernité au début de l'ère moderne 
 

Résumé : Cet article essaye d’apporter une réponse à la question suivante : dans quelle mesure 
la réforme luthérienne a–t–elle révolutionné la modernité ? Pour répondre à cette question, nous 
avons dans un premier temps évoqué le contexte de la réforme luthérienne.  Puis, nous nous 
sommes penchés sur la contribution de la réforme luthérienne à la modernité.  Enfin, nous avons 
mis en évidence les limites de cette révolution chrétienne.  Il ressort de cette analyse que la réforme 
luthérienne ne peut prétendre être seulement moderne puisqu’elle laisse entrevoir un lien avec le 
christianisme originel.  

Mots clés : Réforme luthérienne, révolution, contribution, limites, modernité 

mailto:kdanielstein@gmail.com


47 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

Einleitung 

Von lutherischer Reformation und Modernität zu sprechen, ist immer etwas Spannendes, umso 
mehr als die beiden Konzepte soziale Tatsachen lieber behandeln, deren Bedeutungen sinnvoll 
sind.  Deshalb wäre es angebracht, sich ein deutliches Bild der lutherischen Reformation und der 
Moderne zu machen. 

Der lateinische Begriff „Reformation“, der die zwischen 1517 und 1648 stattfindenden religiösen 
und gesellschaftlichen Erneuerungsbewegungen bezeichnet, bedeutet „Erneuerung“.  Die 
Reformation war eine Reformbewegung innerhalb der Kirche. Es ging um die Kirche 
beziehungsweise die mittelalterliche Kirche, in der Abscheulichkeit gab, die von Theologen, wie 
John Wyclift, Jan Hus und Martin Luther, denunziert wurde.  Letzterer veröffentlichte 1517 seine 
95 darüber. Luthers Rebellion gegen die römische Kirche führte zu seiner Exkommunikation und 
später zur Gründung des Protestantismus.  Diese neue Religionsform war eine Revolution 
gegenüber dem religiösen Angebot des Mittelalters und prägte den Beginn der Moderne. 

Sie beschreibt das Konzept von Modernität als Bestrebung nach Emanzipation, Neuerung und 
Veränderung. Es ist ein kulturelles, wirtschaftliches, wissenschaftliches und politisches Konzept.  
Dieses Veränderungsideal ist eine Zivilisationsmode, die der Tradition der griechischen, 
christlichen und romanischen Welt entgegensteht.  Da es sich durch die Individualisierung und die 
allgemeine Verbreitung der Reformation ausgezeichnet, lassen sich laut Vincent Citot drei Phasen 
der Modernität unterscheiden.  Die erste Periode beginnt mit der eigentlichen Geburt der Moderne 
in der Mitte des 15.  Jahrhunderts und endet am Ende des 18.  Jahrhunderts.  Die zweite Periode 
beginnt im späten 18.  Jahrhundert mit den politischen und industriellen Revolutionen und endet 
um 1960. Die dritte Periode beginnt schließlich um 1960 mit dem Aufkommen der 
Konsumgesellschaft und der Massenkultur, der Explosion des Individualismus sowie der 
Beschleunigung technologischer Neuerungen und dauert bis heute an. Diese dritte Moderne ist im 
Wesentlichen sozial und kulturell geprägt (Vgl. V. Citot, 2005, S. 50-53).  Das Echo der Modernität 
kann gar nicht ohne den Beitrag der lutherischen Reformation in einem solchen Maß erfasst 
werden, dass folgende Frage aufgeworfen wird: Inwiefern hat die lutherische Reformation die 
Moderne revolutioniert? Welche Auswirkungen hatte sie auf die damalige Gesellschaft? 

Um Forschungsergebnisse zu erarbeiten, benötigen wissenschaftliche Arbeiten 
Forschungsmethoden.  Es handelt sich um Untersuchungsverfahren, die dem Forscher dabei 
helfen, seine Ziele zu erreichen.  Die vorliegende Studie behandelt einen historischen Gegenstand, 
der auf historischen Quellen beruht.  Dafür ist die historische Methode geeignet (Vgl. P. N’da, 2016, 
S. 150–151). Um die Untersuchungsfrage zu beantworten, ist folgende Eingliederung erforderlich. 
Zuerst betrachten wir den Kontext der lutherischen Reformation, anschließend analysieren wir 
den Einfluss Luthers auf die Moderne, und schließlich untersuchen wir den Konservatismus 
innerhalb der lutherischen Reformation.  

1. Kontext der Lutherischen Reformation 

Im Zusammenhang mit der lutherischen Reformation werden die Vorläufer der 
Reformationsbewegung sowie der lange Weg Martin Luthers thematisiert, der ihn zu einem ihrer 
Vorreiter gemacht hat. 



48 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

1.1. Vorgeschichte der lutherischen Reformation 

So wie Johannes der Täufer das Kommen Jesu vorbereitete, indem er in der Wüste die Menschen 
zur Buße rief, so hatten auch die Vorläufer der lutherischen Reformation den Glauben an Gott, der 
die Kirche reformierte.  Da es anmaßend wäre, eine erschöpfende Liste aller dieser Personen zu 
erstellen, werden wir uns auf drei von ihnen beschränken: Pierre Valdo, John Wycliff und John 
Hus. 

Pierre Valdo war ein reicher Kaufmann aus Lyon und Gründer der Waldensergemeinschaft. 
Nachdem er im Jahr 1173 zum Christentum übergetreten war, gab er seinen gesamten Besitz den 
Armen, um den Worten Christi zu gehorchen: Jesus sprach zu ihm: „Willst du vollkommen sein, so 
geh hin, verkaufe, was du hast, und gib’s den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel haben; 
und komm und folge mir nach!” (Matthäus 19,21). 

 Sein Credo war daher ein Gemeinschaftsleben nach apostolischem Vorbild des Apostels Paulus, 
das aus dem Teilen von Gütern, Armut, Gehorsam gegenüber Gott und Wanderpredigt besteht.  
Durch die Übersetzung der Bibel in die Volkssprache emanzipierten sich die Waldenser von der 
kirchlichen Autorität.  Sie spendeten die Sakramente selbst, lehnten die Lehre vom Fegefeuer, die 
Verehrung der Jungfrau Maria und der Heiligen sowie den Reliquienkult ab.  Pierre Valdo weigerte 
sich, die Schenkung Konstantins anzuerkennen, mit der der Kaiser dem Papst die weltliche Macht 
über den westlichen Teil des Heiligen Römischen Reiches übertragen haben soll.  Er erlebte zwei 
vom Papsttum angeordnete Kreuzzüge zu Beginn und am Ende des 13. Jahrhunderts.  Trotzdem 
übte die waldensische Spiritualität Einfluss auf alle europäischen Bewegungen aus, die zu der 
Einfachheit des Evangeliums zurückkehren wollten.  Diese Gemeinschaft war bekannt für John 
Wycliff, einen weiteren Vorläufer der Reformation (Vgl.J. J. Mark., 2019, ohne Seitenangabe). 

John Wycliff, einer der bedeutendsten Theologen des 14. Jahrhunderts, war Professor für 
Theologie in Oxford.  Wie Pierre Valdo war der Engländer dagegen, dass nur Geistliche dazu befugt 
waren, die Sakramente1( Vgl. Katholisch.de, 2019 Ohne Seite) zu erteilen. Zudem war er gegen 
die Verehrung der Heiligen.  Er strebte nach einer reinen Kirche, deren Fundament die Bibel sein 
sollte.  Das veranlasste ihn im Jahr 1378, die Bibel in die Landessprache zu übersetzen. Darüber 
hinaus stellte er die päpstliche Autorität sowie die Vermischung von geistlichen und weltlichen 
Befugnissen in Frage. Auch das kanonische Recht, demzufolge der Papst das Gesetz verkörperte, 
brachte er in Frage. Dieses Gesetz gilt nicht nur für alle, sondern auch für ihn. Zuletzt sprach er 
sich jedoch gegen den Ablass aus. Dabei handelte es sich um den Verkauf der Vergebung von 
Sünden.  Aufgrund seiner Stellungnahmen wurde er als Ketzer betrachtet und verurteilt. Im Jahr 
1415 beschloss das Konzil von Konstanz, seine Überreste zu verbrennen. Trotzdem verbreiteten 
sich Wycliffs Ideen durch seine Anhänger, die Lollarden, die seine Ansichten teilten. 

John Hus gehörte zu denjenigen, die John Wycliffs Thesen aufgriffen, da er seinerseits die 
Ablasspraxis kritisierte und Wycliffs Ideen verteidigte. Hus, der als Priester und Rektor der Prager 
Universität tätig war, widersetzte sich der hierarchischen Struktur der Kirche.  Für ihn war Christus 
der einzige hierarchische Leiter der Kirche und nicht der Papst. Er wurde exkommuniziert, verhaftet 
und als verhärteter Ketzer verurteilt. Am 6. Juli 1415 wurde er auf dem Scheiterhaufen verbrannt.  

 
1 Die Sakramente sind sichtbare Zeichen der Gnade Gottes. Es sind besondere Handlungen im Leben der Christen, 
die den Gläubigen mit Gott verbinden. In der katholischen Kirche gibt es sieben Sakramente: die Taufe, die Firmung, 
die Eucharistie (Abendmahl), die Beichte, die Krankensalbung, die Priesterweihe und die Ehe. In den protestantischen 
Kirchen erkennt man nur zwei Sakramente an: die Taufe und das Abendmahl, weil nur diese von Jesus selbst 
eingesetzt wurden. Die Sakramente begleiten die wichtigen Stationen im Leben eines Christen: Geburt, Glaube, 

Vergebung, Versprechen und Tod. Sie stehen im Zentrum der Beziehung zwischen Gott und den Gläubigen .  



49 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

Dies löste den Widerstand seiner Anhänger, der Hussiten, aus, die sich bis zur Reformation gegen 
die Kirche stellten. 

Diese drei Vorläufer der Reformation stellten die Autorität der Kirche infrage.  Auch wenn ihre 
Thesen Luther nahe sind, darf daraus nicht gefolgert werden, dass Luthers Vorgehen das Ergebnis 
einer Synthese ihrer Ideen war.  Seine Ideen trafen jedoch den Zeitgeist und halfen der 
Reformation, Wurzeln zu schlagen.  Um uns davon zu überzeugen, wollen wir uns mit Luther und 
seiner Reformation befassen.  

1.2. Luther: der Reformator der Reformation 

Luther wurde am 10. November 1483 in Eisleben in Deutschland geboren.  Er studierte 
Rechtswissenschaften in Erfurt und wurde 1505 von einem heftigen Sturm heimgesucht. Er 
gelobte, Mönch zu werden, wenn er dem Blitz entkommen würde.  Wie seine Zeitgenossen war 
auch Luther von entscheidenden Fragen gequält: „Wie kann man vermeiden, nach dem Tod nicht 
nur in die Hölle geworfen zu werden, sondern auch lange und schmerzhafte Momente im Fegefeuer 
zu verbringen?” Wie kann man dem Zorn Gottes entfliehen und seine Liebe verdienen? (Vgl. M. 
Arnold, 2014, S. 19). 

Darüber hinaus protestierte er gegen die Apologie der Ablässe, die in Deutschland Mode waren.  
Um eine akademische Debatte über diese Fragen anzuregen, veröffentlichte Martin Luther seine 
95 Thesen an der Tür der Wittenberger Kirche.  Gleichzeitig richtete er sie an den Erzbischof von 
Brandenburg, den der Papst mit der Überwachung der Ablasspredigten beauftragt hatte.  Mit 
seinen Thesen machte er sich die Kirche zum Feind, die ihn am 3. Januar 1521 exkommunizierte.  
Auch seine Einberufung vor den Reichstag von Worms im Jahr 1521 machte ihn nicht 
versöhnlicher.  Vor dem Kaiser des Heiligen Römischen Reiches, Karl V., weigerte er sich erneut, 
den Forderungen der Kirche nachzugeben, und verkündete unter anderem: 

Wenn ich nicht durch Zeugnisse der Schrift und klare Vernunftgründe überzeugt werde; denn 
weder dem Papst noch den Konzilien allein glaube ich, da es feststeht, dass sie öfter geirrt 
und sich selbst widersprochen haben, so bin ich durch die Stellen der Heiligen Schrift, die ich 
angeführt habe, überwunden in meinem Gewissen und gefangen in dem Worte Gottes.  Daher 
kann und will ich nichts widerrufen, weil wider das Gewissen etwas zu tun weder sicher noch 
heilsam ist.  Gott helfe mir, Amen!  (C.  Schleike / F.  Schweitzer, 1999, S. 115)  

Aufgrund dieser Stellungnahme wurde er aus dem Reich verbannt. Das   bedeutete, dass ihn jeder 
Bürger ungestraft töten konnte.  Vor dieser Bedrohung schützte ihn der sächsische Kurfürst 
Friedrich III., genannt der Weise, vom 4. Mai 1521 bis zum 6. März 1522 auf dem Wartburgschloss 
unter dem Pseudonym Ritter Georg.  Er nutzte diese Zeit, um das Neue Testament zu übersetzen 
und die Ideale der Reformation zu verteidigen.  Durch seine Übersetzung und seine religiösen 
Stellungnahmen wurde Luther zu einer markanten Figur der Reformation und der Moderne. 

2. Einfluss der lutherischen Reformation auf die Modernität 

Als Martin Luther im Jahr 1517 seine 95 Thesen gegen den Ablasshandel an den Erzbischof von 
Mainz, Albrecht von Brandenburg, schickte, dachte er nicht im Traum daran, welche Folgen diese 
Aktion haben würde.  Obwohl er eine sachliche Debatte in der Kirche anregen wollte, erschien er 
als Unverstandener.  In der Folge wurde er aus dem Reich verbannt, doch sein Leben wurde von 
Friedrich dem Weisen gerettet.  Während seines Aufenthalts im Wartburger Schloss übersetzte er 
die Bibel, was der lutherischen Reformation einen wesentlichen Impuls verlieh.  Angesichts dessen 
scheint es naheliegend, sich die folgende Frage zu stellen: Inwiefern hat die lutherische 
Reformation die Moderne beeinflusst?  



50 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

In dieser Richtung werden Schwerpunkte im Zusammenhang mit der lutherischen Reform 
analysiert.  Die erste ist die kulturelle und wissenschaftliche Revolution mit der Sprachrevolution 
und dem Bildungswesen.  Der zweite Schwerpunkt ist die politische und wirtschaftliche Revolution 
mit dem Geist des Kapitalismus und der Demokratie. 

2.1. Sprachrevolution und Bildungswesen 

Die Geschichte der Bibelübersetzung ist geprägt von Schlüsselmomenten.  Im Westen wurde die 
jüdische Bibel, die Septuaginta, im zweiten und dritten Jahrhundert v. Chr. von den rabbinischen 
Juden zurückgewiesen.  Auf die Vetus Latina, die alte lateinische Version des Alten und Neuen 
Testaments, das Ende des zweiten Jahrhunderts nach Christus entstand, folgte im vierten 
Jahrhundert die lateinische Vulgata-Ausgabe des Heiligen Hieronymus.  Im Mittelalter gab es 22 
Gesamtausgaben der Bibel.  Hinzu kamen 60 Drucke des Psalters sowie 130 Plenarien (Vgl. R. 
Decot, 2015, S. 34).  Bedeutsam waren auch die 14 hochdeutschen und vier niederdeutschen 
Bibelübersetzungen.  Daher kann man behaupten, dass Deutschland schon vor der Reformation 
über viele Bibelübersetzungen in der Landessprache verfügte.  Wenn dem so ist, worin 
unterscheidet sich dann die Bibelübersetzung Luthers von den anderen? 

Die Antwort auf diese Frage lautet, dass es zwischen 1466 und 1518 bereits mehrere deutsche 
Bibelübersetzungen gab. Diese waren jedoch wenig verbreitet und schwer verständlich, da sie auf 
der lateinischen Vulgata beruhten. Ab 1521 übersetzte Luther die Bibel direkt aus den 
Originalsprachen Hebräisch und Griechisch in ein klares und für alle zugängliches Deutsch. (Vgl. 
M.  Arnaud, 2017, S. 259) 

In Luthers Zeit gab es nicht die eine deutsche Sprache, sondern viele deutsche Sprachen.  
Aufgrund dieser Unterschiede entschied sich Luther, die Amtssprache der Sächsischen Kanzlei für 
seine Bibelübersetzung zu verwenden (Vgl. R. H. Bainton, 1950, S. 108–110). 

Da sich das Sächsische bereits lange vor ihm im gesamten deutschen Sprachraum verbreitet hatte, 
wollte Luther diese Sprachgrundlage für die Übersetzung der Bibel nutzen.  Um dies zu erreichen, 
vereinfachte er die Syntax und die Grammatik.  Er verwendete keine komplizierten Sätze und 
Formulierungen.  Deshalb wurde behauptet, Luther habe nur die äußere Form, also die Sprache, 
übernommen, aber den Schreibstil abgelehnt.  Luther schuf damit ein sprachliches Ideal, das alle 
germanischen Varianten des deutschen Sprachraums berücksichtigte.  Diese Initiative half, die 
Barrieren zwischen den Dialekten zu überwinden und die Deutschen um eine einzige Sprache zu 
vereinen. Der weitere Druck und die Verbreitung der lutherischen Bibelübersetzung durch die 
Druckerei ermöglichten es dem Hochdeutsch, sich im alltäglichen Sprechen durchzusetzen.  Für 
Tausende von Deutschen war die Bibel über Jahrhunderte hinweg der einzige Zugang zur Schrift, 
aber auch Verben und andere Formeln aus der Bibel setzten sich in den lokalen Traditionen und 
Sprichwörtern fest.  So vereinheitlichte die Sprache die Gelehrten sowie das Mitteldeutsch und war 
ein echtes Mittel zur Bildung eines nationalen und kulturellen Bewusstseins (B. A. Oury, 2019, S. 
18).  Dieses Bewusstsein gab dem Bildungswesen einen Aufschwung. 

Im Jahr 1521 wurde Luther von Kaiser Karl V. vor den Reichstag von Worms einberufen, um sich 
wegen Häresievorwürfen zu verantworten.  In einem feindlichen Umfeld wurde Luther aufgefordert, 
seine Ansichten zu verteidigen.  Seit Jahrhunderten hatte die katholische Kirche Praktiken wie das 
Gebet zu den Heiligen und/oder Maria, die Unbefleckte Empfängnis, die Transsubstantiation, die 
Kindertaufe, Ablässe und den Primat der päpstlichen Autorität zum Schaden der Bibel übertragen.  
Im Gegensatz zu diesen Praktiken behauptete Martin Luther in seiner Verteidigung in Worms, dass 
allein die Bibel maßgebend für den Glauben und die christliche Praxis sei.  Diese Einladung zum 
Bibelstudium ist Sola Scriptura.  Doch wie kann man die Bibel kennen, wenn man nicht lesen kann? 



51 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

Luther betonte die Notwendigkeit, Schulen zu gründen, um Intellektuelle auszubilden und ihnen so 
Zugang zu biblischem Wissen zu ermöglichen. Zu diesem Thema erklärt Luther, dass das 
Evangelium zwar täglich durch den Heiligen Geist verkündet wird, aber ohne die Sprachen nicht 
bewahrt werden kann. Diese seien unerlässliche Werkzeuge, so Luther, da sie das Wort bewahren 
und vermitteln, so wie eine Scheide ein Schwert schützt oder eine Truhe einen Schatz enthält (Vgl. 
M.  Luther, 1958, S. 105). 

Durch die Einrichtung von Bibliotheken zum Schutz von Büchern und die Gründung von Schulen 
zur Alphabetisierung erhalten Menschen Zugang zu Sprachkenntnissen.  Dieser Zugang zur 
Bildung sollte, wie in Frankreich, für Männer und Frauen gleichermaßen unparteiisch sein. 

Die Straßburger Reformatoren setzten sich für die Emanzipation der Frauen ein.  Martin Bucer und 
seine Kollegen boten Kurse für Erwachsene, Frauen und Männer an. Darüber hinaus werteten die 
Reformatoren die Arbeit der Frauen auf, indem sie Sozial- und Gesundheitsberufe in 
Krankenhäusern, Leprakrankenhäusern und Waisenhäusern aufwerteten. Diese Berufe waren in 
der Gesellschaft wenig anerkannt.  Sie gaben diesen Berufen eine geistliche Dimension, indem sie 
betonten, dass diejenigen, die in diesen Einrichtungen arbeiteten, nicht nur eine lukrative Tätigkeit 
ausübten, sondern sich auch in den Dienst des Nächsten und Gottes stellten (Vgl. A.-M. Heitz-
Muller, 2009).  Die lutherische Reformation brachte daher viele Veränderungen im 
gesellschaftlichen Leben des Spätmittelalters mit sich.  Trotz dieser Tatsachen wäre es 
unvernünftig zu behaupten, die lutherische Reformation sei nur modern. Wenn man der 
lutherischen Reformation tatsächlich zugesteht, dass sie die Riten und Traditionen in der Kirche 
sowie die Gesellschaft in der Neuzeit revolutioniert hat, muss man ihr eine gewisse Affinität zum 
traditionellen Christentum zubilligen.  Durch die Darstellung und Analyse weiterer Fakten zur 
lutherischen Reformation wird es möglich sein, diese Frage zu beantworten. 

2.2. Demokratie und Geist des Kapitalismus 

Max Weber stellte die Wechselbeziehung zwischen protestantischer Ethik und dem Geist des 
Kapitalismus her.  Anhand von Statistiken für das Land Baden stellte er fest, dass die Mehrheit der 
Kapitalbesitzer protestantisch war. Weber führte diesen protestantischen Partikularismus in einer 
sich wandelnden Gesellschaft auf eine religiöse Ethik zurück, die vom Protestantismus begünstigt 
wird.  Das heißt im Klartext, dass der Protestantismus die Entstehung dieses kapitalistischen 
Geistes beeinflusst hätte.  In welcher Weise haben also protestantische religiöse Überzeugungen 
die Entwicklung dieses kapitalistischen Geistes beeinflusst? 

Weber bezieht sich auf Luthers Verständnis des Begriffs „Beruf“.  Er versteht, dass Luther den 
Begriff „Beruf“ verwendet, um die Berufung zu Gott, die Berufung zum Heil sowie den Beruf und 
die Arbeit zu bezeichnen.  Obwohl er weiß, dass die Arbeit im Mittelalter kaum verherrlicht wurde, 
leitet Weber aus dieser lutherischen Definition der Berufung eine enge Verbindung zwischen Beruf 
und Gotteswillen ab.  Wenn der Mensch einen Beruf ausübt, dann geschieht dies vor allem durch 
den Willen Gottes, der will, dass er am gesellschaftlichen Leben teilhat.  Das ökonomische 
Verhalten der Protestanten wird demnach nicht durch den Wunsch nach Gewinn diktiert, sondern 
durch die Forderung einer bestimmten protestantischen Ethik (Vgl. M. Weber, 2005, S. 61–79). 

Der Beruf als Zeugnis des Segens Gottes findet eine weitere Erklärung in der Prädestinationslehre 
Calvins.  Calvin definiert Prädestination in zweifacher Hinsicht.  Einerseits geht es um die 
Prädestination zur Erlösung, andererseits um die Prädestination zur Verdammnis.  Er ist der 
Ansicht, dass kein Mensch von sich aus behaupten kann, welche Prädestination ihm vorbehalten 
ist.  Weber argumentiert, dass der Beruf der beste Weg sei, religiöse Zweifel zu zerstreuen und die 



52 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

Gewissheit der Gnade zu geben, da er von der Annahme ausgeht, dass die Ungewissheit, die sich 
aus diesem Dogma ergibt, keine Quelle der inneren Einsamkeit des Menschen sein sollte.  Der 
Erfolg im Berufsleben wäre demnach das Unterpfand des göttlichen Segens und der eigentliche 
Beweis des Glaubens an das Wort Gottes.  Die protestantische Ethik, die sich aus dem 
protestantischen Glauben ableitet, trägt laut J. Ellul (2004) die Keime, die mit dem Geist des 
Kapitalismus vereinbar sind. Sie erklärt, warum die Protestanten an der Entwicklung von Handels- 
und Industrieunternehmen interessiert sind.  Diese Auswirkung kann sich auch im Bereich der 
Demokratie bemerkbar machen. 

Demokratie ist heute die Form der Staatsführung, die am häufigsten von den Staaten geteilt wird.  
Diese Präferenz beruht insbesondere auf den demokratischen Werten, nämlich die Gleichheit, die 
Solidarität und vor allem der Freiheit.  Diese Freiheit kann übrigens verschiedene Formen 
umfassen, einschließlich Gewissensfreiheit, Religionsfreiheit, Meinungsfreiheit und 
Gedankenfreiheit.  Trotz der Fortschritte ist die damalige Lage im Bereich der Freiheit mit der 
gegenwärtigen nicht vergleichbar.  Auf den Fall des Römischen Reiches am 4.  September 476 n.  
Chr.  folgten jahrhundertelange Freiheitsbeschränkungen im Namen des „Nihil innovetur nisi quod 
traditum“2.  Als Antwort auf die heterodoxen Meinungen wurde jeder Versuch auf Souveränät 
erstickt.  Als Erklärung dafür, die Kirche fühlte sich als Verteidiger der Reinheit und des Schutzes 
des Glaubens, jeden Versuch.  Das führte zu Zensur, Verbannung, Inquisitionen und Qual.  
Bekannt sind die Fälle des Theologen Jan Hus, der in Konstante umgebracht wurde, von Luther, 
der auf die Anklagebank des Kaiserreichs gesetzt wurde.  Die zahlreichen Zensuren an den 
Universitäten sind Beispiele der Glaubens–und Freiheitsertickung zu jener Zeit.  (Vgl.C. Lewke 
,2018, S.  45–46).  Die Infragestellung der Praxis der Kirche durch Luther dank den 95 Thesen wird 
dazu beitragen mit diesem falschen Brauchtum.  In der Tat wird er jenes Recht der Absolutheit 
brechen, das sich das mittelalterliche Christentum zugestanden hat, indem es den kritischen Geist 
vom Joch des Klerus und des Papstes befreit hat.  Zum Beweis, verteidigte Luther, gestützt auf 
eine Bibelkenntnis, seine Ansichten nicht nur vor dem Gesandten des Papstes Kardinal Cartejan 
im Januar 1518, sondern auch vor dem Reichstag von Worm vom 12.  bis 14.  Oktober 1518 und 
gab damit seinen Zeitgenossen den ultimativen Beweis, dass die Meinungsfreiheit für alle Bürger 
erreichbar war.  Die lutherische Reformation wurde damit zu einer großen nationalen 
Befreiungsbewegung. 

Neben der Meinungsfreiheit förderte die lutherische Reformation auch die Religionsfreiheit.  Im 
Mittelalter regierte die Kirche das gesellschaftliche Leben, indem sie das Leben der Menschen 
gestaltete.  Und die Überzeugungen der Menschen wurde von der Kirche diktiert und auch 
kontrolliert (Vgl. A. Gotthard, 2017).  Um die Reformation zu bekämpfen, entschied sich Kaiser Karl 
V., selbst zum Katholizismus konvertiert, für militärische Aktionen gegen die lutherischen Fürsten.  
Die Verhandlungen nach Beendigung dieser Konfrontation mündeten am 25.  September 1555 in 
den Augsburger Friedensvertrag zwischen den lutherischen Staaten und dem Kaiser.  In diesem 
Vertrag wurde die Regel des Cujus Régio Ejus Religio verankert.  Das bedeutet die 
Religionsfreiheit für die Fürsten und eine Verpflichtung für die Untertanen, die Religion seines Herrn 
zu haben, was mit der Quasi–Monopolstellung des römischen Christentums bricht (Vgl. R.  Decot, 
2015, S.  166–170).  Von nun an konnte sich jeder Bürger frei für die Religion entscheiden, die ihm 
passte, ohne Repressalien zu befürchten.  Der Augsburger Friede gestattete auch, dass die 
religiöse Frage durch die Vorschrift eines modus vivendi kein Kriegsmotiv für die Imperien mehr 
war.  Nichtreligiöse Fragen wurden nun in gemischten Reichstagsgerichten verhandelt, während 

 
2 Nichts darf geändert werden, außer dem, was zurückgegeben wurde. 



53 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

religiöse und kirchliche Fragen in konfessionelle Parteien aufgeteilt wurden.  (R. Decot, 2015, S. 
175.  

3. Konservatismus in der lutherischen Reformation 

Die lutherische Reformation ist ein wichtiger Wendepunkt in der religiösen Geschichte des 
Abendlandes, da sie die ganze Gesellschaft weiterprägt.  Dennoch zeigen viele Beweise, dass sie 
aus weit zurückliegenden und bekannten Quellen entspringt.   Die lutherische Reformation trägt 
tatsächlich in sich die Keime der alten Tradition.  

3.1. Einfluss reformatorischer Klöster auf Entscheidungsfreiheiten in der Kirche 

Der Begriff „frühe Kirche“ oder „alte Kirche“ bezeichnet das erste Jahrhundert der Kirche.  Sie 
umfasst die Zeit des Urchristentums, der apostolischen Väter, der Apologeten, der frühchristlichen 
Märtyrer, der Kirchenväter, die Reichkirche nach der konstantinischen Wende und die ersten vier 
ökumenischen Konzile bis zum Konzil von Chalcedon3 451(Vgl. J.  Cadier, 1958, S. 359).  In dieser 
Epoche wurde der Grundstein für das Christentum gelegt.  Martin Luther wurde insbesondere durch 
die Werke des Apostels Paulus und des heiligen Augustinus beeinflusst, da diese ihm als 
Grundlage für seine reformierte Theologie dienten.  

Die Weitergabe des Erbes des heiligen Paulus und des heiligen Augustinus4 an Martin Luther fand 
bei dessen Besuch des Augustinerklosters zu Erfurt 1505 statt.  Durch die Schriften der beiden 
Persönlichkeit entdeckte Luther bei diesem Kontakt deren christliche Thesen.  Da sich der heilige 
Augustinus5  schriftlich oft auf Apostel Paulus bezog, entstand bei Luther ein großes Interesse an 
diesem, da sie sicherlich die gleiche Auffassung zu manchen Fragen teilen, die Luther längst 
peinigten. 

Die lutherische Reformation begegnet den apostolischen Vätern und der Patristik durchaus nicht 
auf dem Feld von der Philosophie, sondern auf dem der Theologie, der Heiligen Schriften und von 
deren Fügsamkeit.  Diese Übereinstimmung mit der Vergangenheit bei Luther war offenkundig, als 
er mit dem von Apostel Paulus in Römer 1:17 gebrauchtes Wort »Gerechtigkeit Gottes“ konfrontiert 

wurde.  Darin schreibt Apostel Paulus: »Denn darin wird offenbart die Gerechtigkeit, die vor Gott 

gilt, welche kommt aus Glauben in Glauben; wie geschrieben steht. Der Gerechte wird aus Glauben 
leben« (Habakuk 2,4).  Das Nichtverständnis dessen führte zunächst Luther dazu, dass Luther es 
zu hasste.  Der Grund dafür ist mit dem Sinn und dem philosophischen Verständnis verbunden, 
das er darüber im Augustinerkloster bekommen hat.  Philosophisch, genauer gesagt, ist mehr 
aristotelisch die Gerechtigkeit Gottes6 zu verstehen als die Eigenschaft Gottes, aufgrund deren 
Gott gerecht ist und die Sünder und Ungerechte straft (Vgl. R.Rieger, 2017, S.  102).  Aber wenn 
Luther beginnt, unter die Lupe der Bibel darüber nachzudenken, versteht er schnell im Vergleich 
zu der Erklärung von anderen biblischen Ausdrücken wie z. B.  „die Weisheit Gottes“, „die Macht 
Gottes“ und „das Werk Gottes“, dass in diesem Vers die Gerechtigkeit Gottes von Gott allein 

 
3 Das Konzil von Chalcedon (451) entschied den lange und erbittert geführten Streit um das Verhältnis von göttlicher 

und menschlicher Natur in Jesus Christus zugunsten der Zwei-Naturen-Lehre. 
4  Luther gestand später im Vorwort seines Werkes Deutsche Theologie (1518), dass die Bibel und heiliger Augustinus 
die Haupteinflüsse auf seine Denkenbildung gewesen sind. 
5  Das Buch der „Sentence“ von Pierre Lombard erlaubt ihm, sich mit heiligem Augustinus vertraut zu machen. 
6 Aristoteles hat zum Thema Gerechtigkeit im 5. Buch der Nikomachischen Ethik, seinem ethischen Hauptwerk, eine 

systematische Analyse vorgelegt. Er versteht unter Gerechtigkeit Tugend in vollkommener Ausprägung. Wer mehr 

wolle, als ihm zusteht und damit Ungleichheit schafft, verstoße gegen die Gerechtigkeit. 



54 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

gegeben wird und dem Berechtigen erlaubt, in dem Glaube zu leben.  Es handelt sich nicht um die 
Gerechtigkeit, die Gott benutzt und die er ausübt, und auch nicht um eine Gerechtigkeit, die 
Befugnisse und Bußen verteilt.  Demzufolge hat dieses aristotelische Verständnis somit nichts mit 
der Bibel zu tun, da es sich um die Gerechtigkeit handelt, die uns gegeben wird.  Klarer gesagt, 
geht es um die Anmut von Gott.  Luther begegnet diesem gleichen Sinn in der Abhandlung ,,De 
spiritu et littera“ von heiligem Augustinus (Vgl. J. V. Oort, 2000, S. 51–53).  Hier wird er von Luther 
zitiert: 

La justice de Dieu, dit l’apôtre a été manifestée.  Il ne dit pas la justice de l’homme, ou la 
justice de la volonté propre.  Il ne parle que de la justice de Dieu, non pas de celle qui forme 
l’attribut essentiel de Dieu, mais celle dont Dieu revêt l’homme quand il justifie l’impie… Nous 
appelons donc justice de Dieu sans la loi, celle que Dieu par l’esprit de grâce, confère au 
fidèle sans le secours de la loi7. (J.  Cadier 1958, S. 360) 

Was von Luther erwähnt wird, ist eigentlich die Bestätigung, die heiliger Augustinus zu seiner 
Interpretation bringt.  Allerdings offenbart Luther seine Methode, die darin besteht, den Primus 
zuerst der Bibel zu geben, dann kommt er zu der patristischen Tradition als Bestätigungen. Durch 
das Studium der Bibel und Augustinus war Luther in der Lage, die Frage des Seelenheils zu 
beantworten.  Sollte das Seelenheil gekauft werden oder nicht? Diese Frage wurde am Ende des 
14. Jahrhunderts entscheidend, denn das Leben der Menschen war von der Angst vor dem 
nahenden Weltuntergang und somit auch von einem starken Sündenbewusstsein geprägt.  Zudem 
verstärkte sich bei den Menschen die Gewissheit, dass es unmöglich ist, alle Sünden zu büßen.  
Dies ist zunächst auf die Lehre der römisch-katholischen Kirche über das Fegefeuer 
zurückzuführen. Es ist ein Ort der Reinigung der Seele vor dem Eintritt in das Paradies.  Diese 
Sorge führte die Menschen zur Suche nach einer neuen Form der Frömmigkeit, die es ihnen 
erlaubte, dem Fegefeuer zu entgehen.  Die Kirche durfte nach dieser Gelegenheit, die Kassen der 
Kirche wieder flottmachen.  Diesbezüglich schlägt sie den Ablasshandel vor, um die von einem 
Lebenden und einem Sterbenden begangenen Sünden zu tilgen.  Bei der Reformationsepoche 
kennt der Ablasshandel Abdriften in Deutschland8  ( Vgl.W. Hermann, 1975, S. 295-296).  Von da 
an wird die kirchliche Autorität Nachdruck neben die Menschen darauflegen, dass nur der 
Ablasskauf ihnen einen Platz im Paradies versichern kann (Vgl. A.  Ehler, 2005, Ohne Seite).  Diese 
ängstliche Situation führt Luther, sich nach der Vergebung der Sünden zu fragen.  Die Antwort 
darauf findet Luther bei Paulus.  Seine Untersuchung von Römer 3:27, wo der Apostel erwähnt: 
»Wo bleibt nun das Rühmen? Es ist ausgeschlossen.  Durch welches Gesetz? Durch das Gesetz 

der Werke? Nein, sondern durch das Gesetz des Glaubens«.  Diese Entdeckung bestätigte die 

inneren Überlegungen Luthers, die sicher war, dass der Mensch ein unwürdiger Sünder und daher 
unfähig ist, sich selbst zu retten.  Der Mensch hängt demzufolge von der Barmherzigkeit Gottes 
ab.  Der Glaube an Gott braucht keine Almosen.  Diese Übereinstimmung mit Apostel Paulus 
Interpretation bricht mit der der Scholastik, die betrachtete, dass der Glaube ihre volle Erfüllung mit 
den Almosen findet.  Einmal noch zeigt Luther seine Anhänglichkeit an das paulinische Erbe bzw.  

 
7 Die Gerechtigkeit Gottes, sagt der Apostel, wurde offenbart. Er sagt nicht die Gerechtigkeit des Menschen, oder die 
Gerechtigkeit des eigenen Willens. Er spricht nur von der Gerechtigkeit Gottes, nicht von der, die das wesentliche 
Attribut Gottes bildet, sondern von der Gerechtigkeit, die Gott dem Menschen anzieht, wenn er den Gottlosen 
rechtfertigt. . . Wir nennen daher die Gerechtigkeit Gottes ohne Gesetz, diejenige, die Gott durch den Geist der Gnade 
dem Gläubigen ohne die Hilfe des Gesetzes gewährt. [Meine Übersetzung] 
8 Im Jahre 1517 behauptete Johann Tetzel, der mit der Ablasspredigt in Deutschland beauftragt war, dass sie alle 

Sünden, einschließlich der schlimmsten, auslöschen, ohne dass es nötig wäre, sie zu bereuen. Nach ihm galten 

Ablässe für die Verstorbenen; Sobald das eingezahlte Geld in die Kasse fließt, entkam die Seele, die im Fegefeuer 

festgehalten wurde, und kam in den Himmel. 



55 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

an das Altchristentum.  Diese Beziehung der lutherischen Reform zu der Vergangenheit ist auch 
spürbar mit dem Mittelalter, nämlich mit der humanistischen Bewegung.  

3.2. Verbindung Luthers zu Humanismus 

Die Entdeckung der alten griechischen Manuskripte führte zu einem Gedankenprozess, der 
Humanismus benannt wird.  Humanisten beschäftigen sich mit diesen alten Texten, entdecken die 
griechische Sprache, Literatur und Denkweise wieder und lernen neue Übersetzungs– und 
Redaktionsmethoden, die sie dann auf die Bücher der Bibel anwenden.  Unter den Hauptautoren 
von dieser Bewegung zählt Erasmus von Rotterdam, der die Entscheidung traf, die Bereitstellung 
einer neuen Übersetzung für die Bibel, damit ganz Europa davon profitiert.  1516 veröffentlichte er 
in Basel ein neues Testament, das von Bedeutung sein wird.  Jahrhundertelang kannte der Westen 
den Bibeltext nur durch die Vulgata, die lateinische Übersetzung der Bibel, die der hl.  Hieronymus 
zu Beginn des fünften Jahrhunderts fertigstellte.  Wenn er sich in seiner philologischen Arbeit eine 
dreifache Forderung stellt, die Treue, Klarheit und Reinheit der Sprache sind, war die geäußerte 
Idee auffälliger, die Heilige Schrift in die Volkssprachen zu übersetzen, damit sie für alle zugänglich 
ist.  Darüber kann gelesen werden : 

Je suis en complet désaccord avec ceux qui n’aimeraient pas que l’Écriture sainte soit lue par 
des laïcs et traduite en langues vulgaires — comme si le Christ avait donné un enseignement 
si obscur qu’il ne puisse être compris que par de rares théologiens ; et comme si la 
sauvegarde de la religion chrétienne était de rester inconnue.  Il est peut–être légitime que 
les secrets des rois demeurent cachés ; mais le Christ veut que les siens soient aussi 
largement répandus que possible.  J’aimerais bien que toutes les femmes lisent l’Évangile et 
les Épîtres de Paul.  Ah, s’ils pouvaient être traduits en toutes les langues possibles afin d’être 
lus et reçus non seulement des Écossais et des Irlandais, mais aussi des Turcs et des 
Sarrazins. . .  Si le paysan pouvait en chanter quelque chose derrière sa charrue, et le 
tisserand en fredonner à son métier ! Si le voyageur pouvait s’alléger un peu le chemin avec 
des récits bibliques dessus9.  (E.–W.  Kohls 1970, S. 245) 

Diese Stellungnahme will die verschiedenen Leidenschaften entfesseln.  Das Neue Testament von 
Erasmus, das sowohl ein Erdbeben als auch ein redaktioneller Erfolg ist, ruft bei den Leserschaften 
und den kulturellen sowie religiösen Hintergründen Europas heftige Feindseligkeit und 
Begeisterung hervor.  Angeschockt über die Tatsache, dass Erasmus es wagte, die Vulgata zu 
berühren, waren viele Doktoren der Theologischen Fakultät in Paris, aber auch in Löwen, die den 
Humanisten hartnäckig vertraten.  In den 1521er Jahren wurde die Situation für ihn gefährlich, denn 
die eifrigen Katholiken machen aus Erasmus einen Ketzer, den Anführer Luthers.  

 

 
9 Ich bin völlig anderer Meinung als diejenigen, die nicht möchten, dass die Heilige Schrift von Laien gelesen und in  
Volkssprachen übersetzt wird – als hätte Christus eine so obskure Lehre verkündet, dass sie nur von wenigen 
Theologen verstanden werden kann, und als liege die Bewahrung der christlichen Religion darin, unbekannt zu bleiben.  
Es mag legitim sein, dass die Geheimnisse der Könige verborgen bleiben, aber Christus möchte, dass seine 
Geheimnisse so weit wie möglich verbreitet werden.  Ich würde mir wünschen, dass alle Frauen das Evangelium und 
die Briefe des Paulus lesen könnten.  Ach, wenn sie doch nur in alle möglichen Sprachen übersetzt werden könnten, 
damit sie nicht nur von den Schotten und Iren, sondern auch von den Türken und Sarazenen gelesen und 
aufgenommen werden könnten. . .  Wenn der Bauer etwas davon hinter seinem Pflug singen könnte und der Weber 
an seinem Webstuhl summen könnte! Wenn der Reisende sich den Weg mit biblischen Geschichten ein wenig 
erleichtern könnte. (Übersetzt von mir) 



56 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

Genau wie Erasmus10 unternahm der französische Humanist Lefèvre d’Étaples, die Bibel ins 
Französische um 1530 zu übersetzen.  Sein Ziel dabei war es, die Arbeit der französischsprachigen 
Prediger zu erleichtern. Was der Einfluss dieser Übersetzung betrifft, kann Folgendes gelesen 
werden: 

La bible dites d’Anvers, version en langue vulgaire de Lefèvre d’Etaples, imprimée en entier en 
1530, se trouve être la première bible française protestante » manifestement luthérienne «, comme 
l’on aurait dit à cette époque.  Non seulement elle a sa place glorieuse dans les débuts de la 
Réforme française, mais elle est la source d’où sortira pendant longtemps le double courant des 
versions huguenotes et catholiques11.  (A.  Laune 1885, S. 56) 

Der Erfolg dieser zwischen 1523 und 1525 in Paris veröffentlichten Übersetzung war beträchtlich.  
Dennoch brachte sie dem Autor viel Ärger seitens der Doktoren der Pariser Universität ein. Diese 
verboten 1526 durch das Pariser Parlament jede Übersetzung der Heiligen Schrift ins 
Französische.  

Festzustellen ist, dass die lutherische Reformation von der theologischen Vergangenheit, d. h. 
dieser von Humanisten stark geprägt ist.  Der Wille, der Vergangenheit treu zu sein, führte Luther 
zu einer Angleichung an die Gedanken des Apostels Paulus und des heiligen Augustinus.  Darüber 
hinaus ist zu beachten, dass die Bereitschaft zur Übersetzung der Bibel in die Landessprache nicht 
allein Luther zugeschrieben werden kann, da Erasmus und Jacques Lefèvre die Bibel bereits lange 
vor Luther übersetzt hatten. 

Schluss 

Diese Studie verfolgt das Ziel, zu untersuchen, in welchem Ausmaß die lutherische Reformation 
die Entwicklung der Moderne geprägt und verändert hat, und gleichzeitig die möglichen Grenzen 
oder Beschränkungen dieser revolutionären Wirkung zu analysieren. Vor diesem Hintergrund wird 
deutlich, dass die lutherische Reformation, trotz ihrer Grenzen, die Revolution der deutschen 
Sprache, den Bildungsboom, die Demokratie und den Kapitalismus begünstigt hat.  Konkret hat 
die lutherische Reformation durch die Bibelübersetzung Luthers, die die deutsche Sprache 
vereinigte, sowie durch die von Intellektuellen in Schulen geförderte Ausbildung die Moderne 
beeinflusst.  Die Verbreitung der Bibel in der Volkssprache trug zur Erhaltung und 
Weiterentwicklung der deutschen Sprache bei.  Trotzdem hat diese Revolution Grenzen, da die 
lutherische Reformation die Zeichen des Urchristentums trägt.  Inwiefern hat sich diese Verbindung 
mit dem ursprünglichen Christentum auf den Dialog zwischen Protestanten und Katholiken 
ausgewirkt? 
  

 
10 Erasmus übersetzte die Bibel ins Griechische. 
11 Die so genannte Bibel von Anvers, eine vulgäre Version von Lefèvre d‘Etaples, die 1530 vollständig gedruckt wurde, 

ist die erste protestantische französische Bibel « offensichtlich lutherischen», wie man damals gesagt hätte. Sie hat 

nicht nur ihren ruhmreichen Platz in den Anfängen der französischen Reformation, sondern ist auch die Quelle, aus 

der für lange Zeit die Doppelströmung der hugenottischen und der katholischen Version hervorgehen wird. [Von mir 

übersetzt] 



57 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

Bibliografie 

ARNAUD Matthieu,2017, Luther, Paris, Fayard.  

ARNOLD Matthieu,2014, « Martin Luther, les “95 thèses”. Un salut authentique et non monnayable-

Protestantismes : Les textes fondamentaux commentés », Le Point, n°51, Édition Spéciale, p.18-

19. 

BAINTON Roland Herbert, 1950, Here I Stand: A Life of Martin Luther, Abing don-Cokesbury Press, 

New York. 

 CADIER Jean, 1958, Saint augustin et la réforme, Online, https://www. brepolsonline.net/doi/pdf/ 
10.1484/J.RA.5.102209, (10.01.2025).  

CITOT Vincent, 2005, « Le processus historique de la Modernité et la possibilité de la liberté 
(universalisme et individualisme) », Le Philosophoire, /2 n° 25, S. 35 - 76. 

CITOT Vincent, 2005, « Le processus historique de la Modernité et la possibilité de la liberté 
(universalisme et individualisme) », Le Philosophoire, n° 25, S. 35 - 76. 

Rieger REINHOLD,2017, Martin Luthers theologische Grundbegriffe: Von „Abendmahl“ bis „Zweifel, 
Tübingen, Mohr Siebeck.  

RIEGER Reinhold, 2017, Martin Luthers theologische Grundbegriffe. Von „Abendmahl“ bis 
„Zweifel, Tübingen, Mohr Siebeck. 

DECOT Rolf, 2015, Geschichte der Reformation in Deutschland, Freiburg, Verlag Herder. 

EHLER Axel,2025, «Ablass», https://www.historisches–lexikon–bayernS.de/Lexikon/Ablass_ 

(Mittelalter), (21.01.2025). 

GEORG Paul,2017,« Einfluss der Luther–Bibel auf den deutschen Sprachgebrauch.  
Vorwissenschaftliche Arbeit im Rahmen der Reifeprüfung», http://www.literacy.at/fileadmin 
/literacy/redaktion/VWA/VWA_GeorgPaulS.pdf. (02.02.2025). 

 HEITZ–MULLER Anne–Marie, 2009, Femmes et Réformation à Strasbourg (1521–1549), Paris, 
Presses universitaires de France.  

KOHLS Ernst-Wilhelm, 1970, « Érasme et la Réforme », Revue d'histoire et de philosophie  
religieuses, 50e année, n°3,S.245-256. 

 LAUNE Alfred, 1895, « Lefèvre d’Étaples et la traduction française de la bible », Revue de l’histoire des 
religions, Nr.2, S.  57–72.  

 LEWKE Christian,2018,« Zur Historie und Zukunft der Meinungsfreiheit», 
MenschenRechtsMagazin-Informationen, Meinungen, Analyse, Nr.23, S. 41–51.  

 LUTHER Martin,1958, « Œuvres », l’Alliance biblique et la revue Position luthérienne, vol 1, S. 105–

134.  

https://publishup.uni-potsdam.de/frontdoor/index/index/searchtype/collection/id/17556/docId/41669/start/0/rows/10


58 

NZASSA N°18 - Décembre 2025 

Kouakou Daniel KOUAMÉ  
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion über Tradition und Modernität in der 

Frühen 

MARK Joshua James, «Six Grandes Hérésies Médiévales », Encyclopédie de l'Histoire du Monde. 

Dernière, https://www.worldhistory.org/trans/fr/2-1414/six-grandes-heresies-medievales/? Utm 

_source= (13.02.2025) 

 N’DA Pierre, 2016, Manuel de méthodologie et de rédaction de la thèse de doctorat et du mémoire 

de master en lettres, langues et sciences humaines, Paris, Harmattan.  

 NEUHAUSEN Christiane, 2015, «Umtriebiger Scharlatan provozierte die Reformation», https:// 
www.welt.de/geschichte/article150024642/Umtriebiger–Scharlatan–provozierte–die–
Reformation.html, (17.02.2025) 

OURY Ba Amadou, 2019, « Martin Luther (1483–1546) et la reformation : une révolution 

linguistique par la foi », NZASSA, Revue Scientifique des lettres, Langues et Arts, Littératures et 

Civilisations, Sciences Humaines et Sociales, de Communication, N°2, S.12-21. 

 SCHEIKE Christoph et SCHWEITZER Friedrich (Hg.),1999, Religion, Ethik, Schule-
Bildungspolitische Perspektiven in der pluralen Gesellschaft, München, Waxmann. 

 

 OORT Johannes Van, 2000, « Augustin, le Moyen Âge, Luther : Augustin et son influence, 
spécialement sur Luther », La revue Réformée (Revue de théologie de la Faculté Jean 
Calvin),n°208 ,S. 51–53.  

«Was sind Sakramente?»,2009,https://www. katholisch .de/artikel/9296-sakramente (24.04.2025). 

WEBER Max, 2005, L’éthique protestante et l’esprit du capitalisme Traduit par Philippe Cusin 

Éditeur: Gallimard, Parsi, collection Folio Essai. 

WIESFLECKER Hermann,1975, Kaiser Maximilian I. Das Reich, Österreich und Europa an der 

Wende zur Neuzeit. Bd. II: Reichsreform und Kaiserpolitik 1493–1500, Wien, Verlag für Geschichte 

und Politik. 

 
 

 

 

 

Processus d’évaluation de cet article: 

➢ Date de soumission: 17 octobre 2025 
✓ Date d’acceptation: 14 novembre 2025 
✓ Date de validation: 15 décembre 2025 

https://www.worldhistory.org/trans/fr/2-1414/six-grandes-heresies-medievales/
https://www.katholisch.de/artikel/9296-sakramente?utm_source=chatgpt.com

