46
NZASSA N°18 - Décembre 2025

Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion tiber
Tradition und Modernitat in der Friihen Neuzeit

Kouakou Daniel KOUAME
Maitre-Assistant
Enseignant-Chercheur
Université Alassane Ouattara, Bouaké (Céte d’Ivoire)
Département d’Etudes Germaniques
kdanielstein@gmail.com

Zusammenfassung: Dieser Artikel versucht, die folgende Frage zu beantworten: Inwiefern hat die
lutherische Reformation die Moderne revolutioniert? Um diese Frage zu beantworten, haben wir
zunachst den Kontext der lutherischen Reform angesprochen. Dann haben wir uns mit dem
Beitrag der lutherischen Reformation zur Moderne befasst. Schlieflich haben wir die Grenzen
dieser christlichen Revolution aufgezeigt. Aus dieser Analyse geht hervor, dass die lutherische
Reform nicht nur modern sein kann, da sie eine Verbindung zum Urchristentum beansprucht

Schlagworter: Lutherische Reformation, Revolution, Beitrag, Grenzen, Modernitat

The Lutheran Reformation: Only partially modern?
A contribution to the discussion on tradition and modernity in the early modern period

Abstract: This article attempts to answer the question: To what extent has the Lutheran Reform
revolutionized modernity? To answer this question, we first referred to the context of the Lutheran
Reform. Then we looked at the contribution of the Lutheran Reform to modernity. Finally, we have
highlighted the limitations of this Christian revolution. This analysis shows that the Lutheran
Reformation cannot claim to be only modern, since it suggests a link with original Christianity.

Key words: Lutheran Reform, Revolution, Contribution, Limits, Modernity

La Réforme luthérienne: seulement partiellement moderne?
Une contribution au débat sur la tradition et la modernité au début de I'ére moderne

Résumé : Cet article essaye d’apporter une réponse a la question suivante : dans quelle mesure
la réforme luthérienne a—t—elle révolutionné la modernité ? Pour répondre a cette question, nous
avons dans un premier temps évoqué le contexte de la réforme luthérienne. Puis, nous nous
sommes penchés sur la contribution de la réforme luthérienne a la modernité. Enfin, nous avons
mis en évidence les limites de cette révolution chrétienne. Il ressort de cette analyse que la réforme
luthérienne ne peut prétendre étre seulement moderne puisqu’elle laisse entrevoir un lien avec le
christianisme originel.

Mots clés : Réforme luthérienne, révolution, contribution, limites, modernité

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen


mailto:kdanielstein@gmail.com

47
NZASSA N°18 - Décembre 2025

Einleitung

Von lutherischer Reformation und Modernitat zu sprechen, ist immer etwas Spannendes, umso
mehr als die beiden Konzepte soziale Tatsachen lieber behandeln, deren Bedeutungen sinnvall
sind. Deshalb wére es angebracht, sich ein deutliches Bild der lutherischen Reformation und der
Moderne zu machen.

Der lateinische Begriff ,Reformation®, der die zwischen 1517 und 1648 stattfindenden religidsen
und gesellschaftlichen Erneuerungsbewegungen bezeichnet, bedeutet ,Ermeuerung.  Die
Reformation war eine Reformbewegung innerhalb der Kirche. Es ging um die Kirche
beziehungsweise die mittelalterliche Kirche, in der Abscheulichkeit gab, die von Theologen, wie
John Wyclift, Jan Hus und Martin Luther, denunziert wurde. Letzterer veréffentlichte 1517 seine
95 dartiber. Luthers Rebellion gegen die romische Kirche flhrte zu seiner Exkommunikation und
spater zur Griindung des Protestantismus. Diese neue Religionsform war eine Revolution
gegeniber dem religidsen Angebot des Mittelalters und pragte den Beginn der Moderne.

Sie beschreibt das Konzept von Modernitat als Bestrebung nach Emanzipation, Neuerung und
Veranderung. Es ist ein kulturelles, wirtschaftliches, wissenschaftliches und politisches Konzept.
Dieses Veranderungsideal ist eine Zivilisationsmode, die der Tradition der griechischen,
christlichen und romanischen Welt entgegensteht. Da es sich durch die Individualisierung und die
allgemeine Verbreitung der Reformation ausgezeichnet, lassen sich laut Vincent Citot drei Phasen
der Modernitat unterscheiden. Die erste Periode beginnt mit der eigentlichen Geburt der Moderne
in der Mitte des 15. Jahrhunderts und endet am Ende des 18. Jahrhunderts. Die zweite Periode
beginnt im spaten 18. Jahrhundert mit den politischen und industriellen Revolutionen und endet
um 1960. Die dritte Periode beginnt schlieBlich um 1960 mit dem Aufkommen der
Konsumgesellschaft und der Massenkultur, der Explosion des Individualismus sowie der
Beschleunigung technologischer Neuerungen und dauert bis heute an. Diese dritte Moderne ist im
Wesentlichen sozial und kulturell gepragt (Vgl. V. Citot, 2005, S. 50-53). Das Echo der Modernitat
kann gar nicht ohne den Beitrag der lutherischen Reformation in einem solchen Mal erfasst
werden, dass folgende Frage aufgeworfen wird: Inwiefern hat die lutherische Reformation die
Moderne revolutioniert? Welche Auswirkungen hatte sie auf die damalige Gesellschaft?

Um  Forschungsergebnisse  zu  erarbeiten, bendtigen  wissenschaftliche  Arbeiten
Forschungsmethoden. Es handelt sich um Untersuchungsverfahren, die dem Forscher dabei
helfen, seine Ziele zu erreichen. Die vorliegende Studie behandelt einen historischen Gegenstand,
der auf historischen Quellen beruht. Dafiir ist die historische Methode geeignet (Vgl. P. N'da, 2016,
S. 150-151). Um die Untersuchungsfrage zu beantworten, ist folgende Eingliederung erforderlich.
Zuerst betrachten wir den Kontext der lutherischen Reformation, anschlieBend analysieren wir
den Einfluss Luthers auf die Moderne, und schlieBlich untersuchen wir den Konservatismus
innerhalb der lutherischen Reformation.

1. Kontext der Lutherischen Reformation

Im Zusammenhang mit der lutherischen Reformation werden die Vorldufer der
Reformationsbewegung sowie der lange Weg Martin Luthers thematisiert, der ihn zu einem ihrer
Vorreiter gemacht hat.

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



48
NZASSA N°18 - Décembre 2025

1.1. Vorgeschichte der lutherischen Reformation

So wie Johannes der Taufer das Kommen Jesu vorbereitete, indem er in der Wiiste die Menschen
zur BulRe rief, so hatten auch die Vorlaufer der lutherischen Reformation den Glauben an Gott, der
die Kirche reformierte. Da es anmaliend ware, eine erschopfende Liste aller dieser Personen zu
erstellen, werden wir uns auf drei von ihnen beschranken: Pierre Valdo, John Wycliff und John
Hus.

Pierre Valdo war ein reicher Kaufmann aus Lyon und Grinder der Waldensergemeinschaft.
Nachdem erim Jahr 1173 zum Christentum Ubergetreten war, gab er seinen gesamten Besitz den
Armen, um den Worten Christi zu gehorchen: Jesus sprach zu ihm: ,Willst du vollkommen sein, so
geh hin, verkaufe, was du hast, und gib’s den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel haben;
und komm und folge mir nach!” (Matthdus 19,21).

Sein Credo war daher ein Gemeinschaftsleben nach apostolischem Vorbild des Apostels Paulus,
das aus dem Teilen von Gltern, Armut, Gehorsam gegentiber Gott und Wanderpredigt besteht.
Durch die Ubersetzung der Bibel in die Volkssprache emanzipierten sich die Waldenser von der
kirchlichen Autoritat. Sie spendeten die Sakramente selbst, lehnten die Lehre vom Fegefeuer, die
Verehrung der Jungfrau Maria und der Heiligen sowie den Reliquienkult ab. Pierre Valdo weigerte
sich, die Schenkung Konstantins anzuerkennen, mit der der Kaiser dem Papst die weltliche Macht
uber den westlichen Teil des Heiligen Romischen Reiches Ubertragen haben soll. Er erlebte zwei
vom Papsttum angeordnete Kreuzzlge zu Beginn und am Ende des 13. Jahrhunderts. Trotzdem
ubte die waldensische Spiritualitat Einfluss auf alle europaischen Bewegungen aus, die zu der
Einfachheit des Evangeliums zurlickkehren wollten. Diese Gemeinschaft war bekannt flr John
Wycliff, einen weiteren Vorlaufer der Reformation (Vgl.J. J. Mark., 2019, ohne Seitenangabe).

John Wycliff, einer der bedeutendsten Theologen des 14. Jahrhunderts, war Professor fir
Theologie in Oxford. Wie Pierre Valdo war der Englander dagegen, dass nur Geistliche dazu befugt
waren, die Sakramente( Vgl. Katholisch.de, 2019 Ohne Seite) zu erteilen. Zudem war er gegen
die Verehrung der Heiligen. Er strebte nach einer reinen Kirche, deren Fundament die Bibel sein
sollte. Das veranlasste ihn im Jahr 1378, die Bibel in die Landessprache zu Ubersetzen. Dariiber
hinaus stellte er die papstliche Autoritadt sowie die Vermischung von geistlichen und weltlichen
Befugnissen in Frage. Auch das kanonische Recht, demzufolge der Papst das Gesetz verkorperte,
brachte er in Frage. Dieses Gesetz gilt nicht nur fir alle, sondern auch fir ihn. Zuletzt sprach er
sich jedoch gegen den Ablass aus. Dabei handelte es sich um den Verkauf der Vergebung von
Suinden. Aufgrund seiner Stellungnahmen wurde er als Ketzer betrachtet und verurteilt. Im Jahr
1415 beschloss das Konzil von Konstanz, seine Uberreste zu verbrennen. Trotzdem verbreiteten
sich Wycliffs Ideen durch seine Anhanger, die Lollarden, die seine Ansichten teilten.

John Hus gehorte zu denjenigen, die John Wycliffs Thesen aufgriffen, da er seinerseits die
Ablasspraxis kritisierte und Wycliffs Ideen verteidigte. Hus, der als Priester und Rektor der Prager
Universitat tatig war, widersetzte sich der hierarchischen Struktur der Kirche. Fur ihn war Christus
der einzige hierarchische Leiter der Kirche und nicht der Papst. Er wurde exkommuniziert, verhaftet
und als verharteter Ketzer verurteilt. Am 6. Juli 1415 wurde er auf dem Scheiterhaufen verbrannt.

1 Die Sakramente sind sichtbare Zeichen der Gnade Gottes. Es sind besondere Handlungen im Leben der Christen,
die den Glaubigen mit Gott verbinden. In der katholischen Kirche gibt es sieben Sakramente: die Taufe, die Firmung,
die Eucharistie (Abendmahl), die Beichte, die Krankensalbung, die Priesterweihe und die Ehe. In den protestantischen
Kirchen erkennt man nur zwei Sakramente an: die Taufe und das Abendmahl, weil nur diese von Jesus selbst
eingesetzt wurden. Die Sakramente begleiten die wichtigen Stationen im Leben eines Christen: Geburt, Glaube,
Vergebung, Versprechen und Tod. Sie stehen im Zentrum der Beziehung zwischen Gott und den Glaubigen.

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



49
NZASSA N°18 - Décembre 2025

Dies léste den Widerstand seiner Anhanger, der Hussiten, aus, die sich bis zur Reformation gegen
die Kirche stellten.

Diese drei Vorlaufer der Reformation stellten die Autoritat der Kirche infrage. Auch wenn ihre
Thesen Luther nahe sind, darf daraus nicht gefolgert werden, dass Luthers Vorgehen das Ergebnis
einer Synthese ihrer Ideen war. Seine Ideen trafen jedoch den Zeitgeist und halfen der
Reformation, Wurzeln zu schlagen. Um uns davon zu Uberzeugen, wollen wir uns mit Luther und
seiner Reformation befassen.

1.2. Luther: der Reformator der Reformation

Luther wurde am 10. November 1483 in Eisleben in Deutschland geboren. Er studierte
Rechtswissenschaften in Erfurt und wurde 1505 von einem heftigen Sturm heimgesucht. Er
gelobte, Monch zu werden, wenn er dem Blitz entkommen wirde. Wie seine Zeitgenossen war
auch Luther von entscheidenden Fragen gequalt: ,Wie kann man vermeiden, nach dem Tod nicht
nur in die Holle geworfen zu werden, sondern auch lange und schmerzhafte Momente im Fegefeuer
zu verbringen?” Wie kann man dem Zorn Gottes entfliehen und seine Liebe verdienen? (Vgl. M.
Arnold, 2014, S. 19).

Daruber hinaus protestierte er gegen die Apologie der Ablasse, die in Deutschland Mode waren.
Um eine akademische Debatte Uber diese Fragen anzuregen, veréffentlichte Martin Luther seine
95 Thesen an der Tur der Wittenberger Kirche. Gleichzeitig richtete er sie an den Erzbischof von
Brandenburg, den der Papst mit der Uberwachung der Ablasspredigten beauftragt hatte. Mit
seinen Thesen machte er sich die Kirche zum Feind, die ihn am 3. Januar 1521 exkommunizierte.
Auch seine Einberufung vor den Reichstag von Worms im Jahr 1521 machte ihn nicht
versohnlicher. Vor dem Kaiser des Heiligen Romischen Reiches, Karl V., weigerte er sich erneut,
den Forderungen der Kirche nachzugeben, und verkindete unter anderem:

Wenn ich nicht durch Zeugnisse der Schrift und klare Vernunftgriinde iberzeugt werde; denn
weder dem Papst noch den Konzilien allein glaube ich, da es feststeht, dass sie ofter geirrt
und sich selbst widersprochen haben, so bin ich durch die Stellen der Heiligen Schrift, die ich
angeflhrt habe, iberwunden in meinem Gewissen und gefangen in dem Worte Gottes. Daher
kann und will ich nichts widerrufen, weil wider das Gewissen etwas zu tun weder sicher noch
heilsam ist. Gott helfe mir, Amen! (C. Schleike / F. Schweitzer, 1999, S. 115)

Aufgrund dieser Stellungnahme wurde er aus dem Reich verbannt. Das bedeutete, dass ihn jeder
Blrger ungestraft téten konnte. Vor dieser Bedrohung schitzte ihn der sachsische Kurflrst
Friedrich IlI., genannt der Weise, vom 4. Mai 1521 bis zum 6. Marz 1522 auf dem Wartburgschloss
unter dem Pseudonym Ritter Georg. Er nutzte diese Zeit, um das Neue Testament zu Ubersetzen
und die Ideale der Reformation zu verteidigen. Durch seine Ubersetzung und seine religiésen
Stellungnahmen wurde Luther zu einer markanten Figur der Reformation und der Moderne.

2. Einfluss der lutherischen Reformation auf die Modernitét

Als Martin Luther im Jahr 1517 seine 95 Thesen gegen den Ablasshandel an den Erzbischof von
Mainz, Albrecht von Brandenburg, schickte, dachte er nicht im Traum daran, welche Folgen diese
Aktion haben wirde. Obwohl er eine sachliche Debatte in der Kirche anregen wollte, erschien er
als Unverstandener. In der Folge wurde er aus dem Reich verbannt, doch sein Leben wurde von
Friedrich dem Weisen gerettet. Wahrend seines Aufenthalts im Wartburger Schloss tbersetzte er
die Bibel, was der lutherischen Reformation einen wesentlichen Impuls verlieh. Angesichts dessen
scheint es naheliegend, sich die folgende Frage zu stellen: Inwiefern hat die lutherische
Reformation die Moderne beeinflusst?

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



50
NZASSA N°18 - Décembre 2025

In dieser Richtung werden Schwerpunkte im Zusammenhang mit der lutherischen Reform
analysiert. Die erste ist die kulturelle und wissenschaftliche Revolution mit der Sprachrevolution
und dem Bildungswesen. Der zweite Schwerpunkt ist die politische und wirtschaftliche Revolution
mit dem Geist des Kapitalismus und der Demokratie-

2.1. Sprachrevolution und Bildungswesen

Die Geschichte der Bibeliibersetzung ist gepragt von Schlisselmomenten. Im Westen wurde die
judische Bibel, die Septuaginta, im zweiten und dritten Jahrhundert v. Chr. von den rabbinischen
Juden zurlickgewiesen. Auf die Vetus Latina, die alte lateinische Version des Alten und Neuen
Testaments, das Ende des zweiten Jahrhunderts nach Christus entstand, folgte im vierten
Jahrhundert die lateinische Vulgata-Ausgabe des Heiligen Hieronymus. Im Mittelalter gab es 22
Gesamtausgaben der Bibel. Hinzu kamen 60 Drucke des Psalters sowie 130 Plenarien (Vgl. R.
Decot, 2015, S. 34). Bedeutsam waren auch die 14 hochdeutschen und vier niederdeutschen
Bibellibersetzungen. Daher kann man behaupten, dass Deutschland schon vor der Reformation
uber viele Bibellibersetzungen in der Landessprache verfigte. Wenn dem so ist, worin
unterscheidet sich dann die Bibeliibersetzung Luthers von den anderen?

Die Antwort auf diese Frage lautet, dass es zwischen 1466 und 1518 bereits mehrere deutsche
Bibellibersetzungen gab. Diese waren jedoch wenig verbreitet und schwer verstandlich, da sie auf
der lateinischen Vulgata beruhten. Ab 1521 Ubersetzte Luther die Bibel direkt aus den
Originalsprachen Hebraisch und Griechisch in ein klares und fiir alle zugéangliches Deutsch. (Vgl.
M. Arnaud, 2017, S. 259)

In Luthers Zeit gab es nicht die eine deutsche Sprache, sondern viele deutsche Sprachen.
Aufgrund dieser Unterschiede entschied sich Luther, die Amtssprache der Sachsischen Kanzlei fiir
seine Bibellibersetzung zu verwenden (Vgl. R. H. Bainton, 1950, S. 108-110).

Da sich das Sachsische bereits lange vor ihm im gesamten deutschen Sprachraum verbreitet hatte,
wollte Luther diese Sprachgrundlage fiir die Ubersetzung der Bibel nutzen. Um dies zu erreichen,
vereinfachte er die Syntax und die Grammatik. Er verwendete keine komplizierten Satze und
Formulierungen. Deshalb wurde behauptet, Luther habe nur die dulRere Form, also die Sprache,
ubernommen, aber den Schreibstil abgelehnt. Luther schuf damit ein sprachliches Ideal, das alle
germanischen Varianten des deutschen Sprachraums berucksichtigte. Diese Initiative half, die
Barrieren zwischen den Dialekten zu Gberwinden und die Deutschen um eine einzige Sprache zu
vereinen. Der weitere Druck und die Verbreitung der lutherischen Bibellbersetzung durch die
Druckerei ermdglichten es dem Hochdeutsch, sich im alltaglichen Sprechen durchzusetzen. Fir
Tausende von Deutschen war die Bibel tber Jahrhunderte hinweg der einzige Zugang zur Schrift,
aber auch Verben und andere Formeln aus der Bibel setzten sich in den lokalen Traditionen und
Sprichwortern fest. So vereinheitlichte die Sprache die Gelehrten sowie das Mitteldeutsch und war
ein echtes Mittel zur Bildung eines nationalen und kulturellen Bewusstseins (B. A. Oury, 2019, S.
18). Dieses Bewusstsein gab dem Bildungswesen einen Aufschwung.

Im Jahr 1521 wurde Luther von Kaiser Karl V. vor den Reichstag von Worms einberufen, um sich
wegen Haresievorwlrfen zu verantworten. In einem feindlichen Umfeld wurde Luther aufgefordert,
seine Ansichten zu verteidigen. Seit Jahrhunderten hatte die katholische Kirche Praktiken wie das
Gebet zu den Heiligen und/oder Maria, die Unbefleckte Empfangnis, die Transsubstantiation, die
Kindertaufe, Ablasse und den Primat der papstlichen Autoritat zum Schaden der Bibel Gbertragen.
Im Gegensatz zu diesen Praktiken behauptete Martin Luther in seiner Verteidigung in Worms, dass
allein die Bibel maRgebend fur den Glauben und die christliche Praxis sei. Diese Einladung zum
Bibelstudium ist Sola Scriptura. Doch wie kann man die Bibel kennen, wenn man nicht lesen kann?

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



51
NZASSA N°18 - Décembre 2025

Luther betonte die Notwendigkeit, Schulen zu griinden, um Intellektuelle auszubilden und ihnen so
Zugang zu biblischem Wissen zu ermdglichen. Zu diesem Thema erklart Luther, dass das
Evangelium zwar taglich durch den Heiligen Geist verkiindet wird, aber ohne die Sprachen nicht
bewahrt werden kann. Diese seien unerlassliche Werkzeuge, so Luther, da sie das Wort bewahren
und vermitteln, so wie eine Scheide ein Schwert schitzt oder eine Truhe einen Schatz enthalt (Vgl.
M. Luther, 1958, S. 105).

Durch die Einrichtung von Bibliotheken zum Schutz von Biichern und die Grindung von Schulen
zur Alphabetisierung erhalten Menschen Zugang zu Sprachkenntnissen. Dieser Zugang zur
Bildung sollte, wie in Frankreich, fir Manner und Frauen gleichermalien unparteiisch sein.

Die Straburger Reformatoren setzten sich fiir die Emanzipation der Frauen ein. Martin Bucer und
seine Kollegen boten Kurse fur Erwachsene, Frauen und Manner an. Darliber hinaus werteten die
Reformatoren die Arbeit der Frauen auf, indem sie Sozial- und Gesundheitsberufe in
Krankenhausern, Leprakrankenhausern und Waisenhausern aufwerteten. Diese Berufe waren in
der Gesellschaft wenig anerkannt. Sie gaben diesen Berufen eine geistliche Dimension, indem sie
betonten, dass diejenigen, die in diesen Einrichtungen arbeiteten, nicht nur eine lukrative Tatigkeit
ausubten, sondern sich auch in den Dienst des Nachsten und Gottes stellten (Vgl. A.-M. Heitz-
Muller, 2009).  Die lutherische Reformation brachte daher viele Veranderungen im
gesellschaftlichen Leben des Spatmittelalters mit sich. Trotz dieser Tatsachen ware es
unverniinftig zu behaupten, die lutherische Reformation sei nur modern. Wenn man der
lutherischen Reformation tatsachlich zugesteht, dass sie die Riten und Traditionen in der Kirche
sowie die Gesellschaft in der Neuzeit revolutioniert hat, muss man ihr eine gewisse Affinitat zum
traditionellen Christentum zubilligen. Durch die Darstellung und Analyse weiterer Fakten zur
lutherischen Reformation wird es mdglich sein, diese Frage zu beantworten.

2.2. Demokratie und Geist des Kapitalismus

Max Weber stellte die Wechselbeziehung zwischen protestantischer Ethik und dem Geist des
Kapitalismus her. Anhand von Statistiken fiir das Land Baden stellte er fest, dass die Mehrheit der
Kapitalbesitzer protestantisch war. Weber fiihrte diesen protestantischen Partikularismus in einer
sich wandelnden Gesellschaft auf eine religiése Ethik zurtick, die vom Protestantismus begtinstigt
wird. Das heit im Klartext, dass der Protestantismus die Entstehung dieses kapitalistischen
Geistes beeinflusst hatte. In welcher Weise haben also protestantische religiose Uberzeugungen
die Entwicklung dieses kapitalistischen Geistes beeinflusst?

Weber bezieht sich auf Luthers Verstandnis des Begriffs ,Beruf‘. Er versteht, dass Luther den
Begriff ,Beruf‘ verwendet, um die Berufung zu Gott, die Berufung zum Heil sowie den Beruf und
die Arbeit zu bezeichnen. Obwohl er weil3, dass die Arbeit im Mittelalter kaum verherrlicht wurde,
leitet Weber aus dieser lutherischen Definition der Berufung eine enge Verbindung zwischen Beruf
und Gotteswillen ab. Wenn der Mensch einen Beruf austibt, dann geschieht dies vor allem durch
den Willen Gottes, der will, dass er am gesellschaftlichen Leben teilhat. Das 6konomische
Verhalten der Protestanten wird demnach nicht durch den Wunsch nach Gewinn diktiert, sondern
durch die Forderung einer bestimmten protestantischen Ethik (Vgl. M. Weber, 2005, S. 61-79).

Der Beruf als Zeugnis des Segens Gottes findet eine weitere Erklarung in der Pradestinationslehre
Calvins. Calvin definiert Pradestination in zweifacher Hinsicht. Einerseits geht es um die
Pradestination zur Erlosung, andererseits um die Pradestination zur Verdammnis. Er ist der
Ansicht, dass kein Mensch von sich aus behaupten kann, welche Pradestination ihm vorbehalten
ist. Weber argumentiert, dass der Beruf der beste Weg sei, religiose Zweifel zu zerstreuen und die

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



52
NZASSA N°18 - Décembre 2025

Gewissheit der Gnade zu geben, da er von der Annahme ausgeht, dass die Ungewissheit, die sich
aus diesem Dogma ergibt, keine Quelle der inneren Einsamkeit des Menschen sein sollte. Der
Erfolg im Berufsleben ware demnach das Unterpfand des gattlichen Segens und der eigentliche
Beweis des Glaubens an das Wort Gottes. Die protestantische Ethik, die sich aus dem
protestantischen Glauben ableitet, tragt laut J. Ellul (2004) die Keime, die mit dem Geist des
Kapitalismus vereinbar sind. Sie erklart, warum die Protestanten an der Entwicklung von Handels-
und Industrieunternehmen interessiert sind. Diese Auswirkung kann sich auch im Bereich der
Demokratie bemerkbar machen.

Demokratie ist heute die Form der Staatsflhrung, die am haufigsten von den Staaten geteilt wird.
Diese Préaferenz beruht insbesondere auf den demokratischen Werten, namlich die Gleichheit, die
Solidaritat und vor allem der Freiheit. Diese Freiheit kann Ubrigens verschiedene Formen
umfassen, einschlieBlich  Gewissensfreiheit,  Religionsfreiheit, ~ Meinungsfreiheit  und
Gedankenfreiheit. Trotz der Fortschritte ist die damalige Lage im Bereich der Freiheit mit der
gegenwartigen nicht vergleichbar. Auf den Fall des Romischen Reiches am 4. September 476 n.
Chr. folgten jahrhundertelange Freiheitsbeschrankungen im Namen des ,Nihil innovetur nisi quod
traditum2,  Als Antwort auf die heterodoxen Meinungen wurde jeder Versuch auf Souveranat
erstickt. Als Erklarung dafiir, die Kirche fiihlte sich als Verteidiger der Reinheit und des Schutzes
des Glaubens, jeden Versuch. Das fiihrte zu Zensur, Verbannung, Inquisitionen und Qual.
Bekannt sind die Falle des Theologen Jan Hus, der in Konstante umgebracht wurde, von Luther,
der auf die Anklagebank des Kaiserreichs gesetzt wurde. Die zahlreichen Zensuren an den
Universitaten sind Beispiele der Glaubens-und Freiheitsertickung zu jener Zeit. (Vgl.C. Lewke
,2018, S. 45-46). Die Infragestellung der Praxis der Kirche durch Luther dank den 95 Thesen wird
dazu beitragen mit diesem falschen Brauchtum. In der Tat wird er jenes Recht der Absolutheit
brechen, das sich das mittelalterliche Christentum zugestanden hat, indem es den kritischen Geist
vom Joch des Klerus und des Papstes befreit hat. Zum Beweis, verteidigte Luther, gestltzt auf
eine Bibelkenntnis, seine Ansichten nicht nur vor dem Gesandten des Papstes Kardinal Cartejan
im Januar 1518, sondern auch vor dem Reichstag von Worm vom 12. bis 14. Oktober 1518 und
gab damit seinen Zeitgenossen den ultimativen Beweis, dass die Meinungsfreiheit fr alle Biirger
erreichbar war.  Die lutherische Reformation wurde damit zu einer groflen nationalen
Befreiungsbewegung.

Neben der Meinungsfreiheit forderte die lutherische Reformation auch die Religionsfreiheit. Im
Mittelalter regierte die Kirche das gesellschaftliche Leben, indem sie das Leben der Menschen
gestaltete. Und die Uberzeugungen der Menschen wurde von der Kirche diktiert und auch
kontrolliert (Vgl. A. Gotthard, 2017). Um die Reformation zu bekampfen, entschied sich Kaiser Karl
V., selbst zum Katholizismus konvertiert, fur militarische Aktionen gegen die lutherischen Firsten.
Die Verhandlungen nach Beendigung dieser Konfrontation miindeten am 25. September 1555 in
den Augsburger Friedensvertrag zwischen den lutherischen Staaten und dem Kaiser. In diesem
Vertrag wurde die Regel des Cujus Régio Ejus Religio verankert. Das bedeutet die
Religionsfreiheit fir die Firsten und eine Verpflichtung fir die Untertanen, die Religion seines Herrn
zu haben, was mit der Quasi-Monopolstellung des rémischen Christentums bricht (Vgl. R. Decot,
2015, S. 166-170). Von nun an konnte sich jeder Blrger frei fir die Religion entscheiden, die ihm
passte, ohne Repressalien zu beflrchten. Der Augsburger Friede gestattete auch, dass die
religiose Frage durch die Vorschrift eines modus vivendi kein Kriegsmotiv fir die Imperien mehr
war. Nichtreligiose Fragen wurden nun in gemischten Reichstagsgerichten verhandelt, wahrend

2 Nichts darf geandert werden, auBer dem, was zurlickgegeben wurde.

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



53
NZASSA N°18 - Décembre 2025

religidse und kirchliche Fragen in konfessionelle Parteien aufgeteilt wurden. (R. Decot, 2015, S.
175.

3. Konservatismus in der lutherischen Reformation

Die lutherische Reformation ist ein wichtiger Wendepunkt in der religidsen Geschichte des
Abendlandes, da sie die ganze Gesellschaft weiterpragt. Dennoch zeigen viele Beweise, dass sie
aus weit zurlickliegenden und bekannten Quellen entspringt. Die lutherische Reformation tragt
tatsachlich in sich die Keime der alten Tradition.

3.1. Einfluss reformatorischer Kloster auf Entscheidungsfreiheiten in der Kirche

Der Begriff frihe Kirche® oder ,alte Kirche* bezeichnet das erste Jahrhundert der Kirche. Sie
umfasst die Zeit des Urchristentums, der apostolischen Vater, der Apologeten, der friihchristlichen
Martyrer, der Kirchenvater, die Reichkirche nach der konstantinischen Wende und die ersten vier
okumenischen Konzile bis zum Konzil von Chalcedon?® 451(Vgl. J. Cadier, 1958, S. 359). In dieser
Epoche wurde der Grundstein flr das Christentum gelegt. Martin Luther wurde insbesondere durch
die Werke des Apostels Paulus und des heiligen Augustinus beeinflusst, da diese ihm als
Grundlage fir seine reformierte Theologie dienten.

Die Weitergabe des Erbes des heiligen Paulus und des heiligen Augustinus* an Martin Luther fand
bei dessen Besuch des Augustinerklosters zu Erfurt 1505 statt. Durch die Schriften der beiden
Personlichkeit entdeckte Luther bei diesem Kontakt deren christliche Thesen. Da sich der heilige
Augustinus® schriftlich oft auf Apostel Paulus bezog, entstand bei Luther ein grofies Interesse an
diesem, da sie sicherlich die gleiche Auffassung zu manchen Fragen teilen, die Luther langst
peinigten.

Die lutherische Reformation begegnet den apostolischen Vatern und der Patristik durchaus nicht
auf dem Feld von der Philosophie, sondern auf dem der Theologie, der Heiligen Schriften und von
deren Fugsamkeit. Diese Ubereinstimmung mit der Vergangenheit bei Luther war offenkundig, als
er mit dem von Apostel Paulus in Rémer 1:17 gebrauchtes Wort » Gerechtigkeit Gottes® konfrontiert
wurde. Darin schreibt Apostel Paulus: »Denn darin wird offenbart die Gerechtigkeit, die vor Gott
gilt, welche kommt aus Glauben in Glauben; wie geschrieben steht. Der Gerechte wird aus Glauben
leben« (Habakuk 2,4). Das Nichtverstandnis dessen filhrte zunéchst Luther dazu, dass Luther es
zu hasste. Der Grund dafir ist mit dem Sinn und dem philosophischen Verstandnis verbunden,
das er dartber im Augustinerkloster bekommen hat. Philosophisch, genauer gesagt, ist mehr
aristotelisch die Gerechtigkeit Gottes® zu verstehen als die Eigenschaft Gottes, aufgrund deren
Gott gerecht ist und die Stinder und Ungerechte straft (Vgl. R.Rieger, 2017, S. 102). Aber wenn
Luther beginnt, unter die Lupe der Bibel darlber nachzudenken, versteht er schnell im Vergleich
zu der Erklarung von anderen biblischen Ausdriicken wie z. B. ,die Weisheit Gottes®, ,die Macht
Gottes* und ,das Werk Gottes®, dass in diesem Vers die Gerechtigkeit Gottes von Gott allein

3 Das Konzil von Chalcedon (451) entschied den lange und erbittert gefiihrten Streit um das Verhaltnis von géttlicher
und menschlicher Natur in Jesus Christus zugunsten der Zwei-Naturen-Lehre.

4 Luther gestand spater im Vorwort seines Werkes Deutsche Theologie (1518), dass die Bibel und heiliger Augustinus
die Haupteinflisse auf seine Denkenbildung gewesen sind.

5 Das Buch der ,Sentence” von Pierre Lombard erlaubt ihm, sich mit heiligem Augustinus vertraut zu machen.

6 Aristoteles hat zum Thema Gerechtigkeit im 5. Buch der Nikomachischen Ethik, seinem ethischen Hauptwerk, eine
systematische Analyse vorgelegt. Er versteht unter Gerechtigkeit Tugend in vollkommener Auspragung. Wer mehr
wolle, als ihm zusteht und damit Ungleichheit schafft, verstolie gegen die Gerechtigkeit.

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



54
NZASSA N°18 - Décembre 2025

gegeben wird und dem Berechtigen erlaubt, in dem Glaube zu leben. Es handelt sich nicht um die
Gerechtigkeit, die Gott benutzt und die er ausibt, und auch nicht um eine Gerechtigkeit, die
Befugnisse und Bullen verteilt. Demzufolge hat dieses aristotelische Verstandnis somit nichts mit
der Bibel zu tun, da es sich um die Gerechtigkeit handelt, die uns gegeben wird. Klarer gesagt,
geht es um die Anmut von Gott. Luther begegnet diesem gleichen Sinn in der Abhandlung ,,De
spiritu et littera® von heiligem Augustinus (Vgl. J. V. Oort, 2000, S. 51-53). Hier wird er von Luther
zitiert:

La justice de Dieu, dit I'apdtre a été manifestée. |l ne dit pas la justice de 'homme, ou la

justice de la volonté propre. Il ne parle que de la justice de Dieu, non pas de celle qui forme

I'attribut essentiel de Dieu, mais celle dont Dieu revét 'homme quand il justifie I'impie... Nous

appelons donc justice de Dieu sans la loi, celle que Dieu par I'esprit de gréace, confére au
fidéle sans le secours de la loi”. (J. Cadier 1958, S. 360)

Was von Luther erwahnt wird, ist eigentlich die Bestatigung, die heiliger Augustinus zu seiner
Interpretation bringt. Allerdings offenbart Luther seine Methode, die darin besteht, den Primus
zuerst der Bibel zu geben, dann kommt er zu der patristischen Tradition als Bestatigungen. Durch
das Studium der Bibel und Augustinus war Luther in der Lage, die Frage des Seelenheils zu
beantworten. Sollte das Seelenheil gekauft werden oder nicht? Diese Frage wurde am Ende des
14. Jahrhunderts entscheidend, denn das Leben der Menschen war von der Angst vor dem
nahenden Weltuntergang und somit auch von einem starken Stindenbewusstsein gepragt. Zudem
verstarkte sich bei den Menschen die Gewissheit, dass es unmaoglich ist, alle Stinden zu biifien.
Dies ist zunachst auf die Lehre der romisch-katholischen Kirche Uber das Fegefeuer
zurlckzufuhren. Es ist ein Ort der Reinigung der Seele vor dem Eintritt in das Paradies. Diese
Sorge flihrte die Menschen zur Suche nach einer neuen Form der Frommigkeit, die es ihnen
erlaubte, dem Fegefeuer zu entgehen. Die Kirche durfte nach dieser Gelegenheit, die Kassen der
Kirche wieder flottmachen. Diesbeziglich schlagt sie den Ablasshandel vor, um die von einem
Lebenden und einem Sterbenden begangenen Siinden zu tilgen. Bei der Reformationsepoche
kennt der Ablasshandel Abdriften in Deutschland® ( Vgl.W. Hermann, 1975, S. 295-296). Von da
an wird die kirchliche Autoritat Nachdruck neben die Menschen darauflegen, dass nur der
Ablasskauf ihnen einen Platz im Paradies versichern kann (Vgl. A. Ehler, 2005, Ohne Seite). Diese
angstliche Situation fuhrt Luther, sich nach der Vergebung der Sinden zu fragen. Die Antwort
darauf findet Luther bei Paulus. Seine Untersuchung von Rémer 3:27, wo der Apostel erwahnt:
»Wo bleibt nun das Riihmen? Es ist ausgeschlossen. Durch welches Gesetz? Durch das Gesetz

der Werke? Nein, sondern durch das Gesetz des Glaubens«. Diese Entdeckung bestétigte die
inneren Uberlegungen Luthers, die sicher war, dass der Mensch ein unwiirdiger Siinder und daher
unfahig ist, sich selbst zu retten. Der Mensch hangt demzufolge von der Barmherzigkeit Gottes
ab. Der Glaube an Gott braucht keine Aimosen. Diese Ubereinstimmung mit Apostel Paulus
Interpretation bricht mit der der Scholastik, die betrachtete, dass der Glaube ihre volle Erfllung mit
den Aimosen findet. Einmal noch zeigt Luther seine Anhanglichkeit an das paulinische Erbe bzw.

7 Die Gerechtigkeit Gottes, sagt der Apostel, wurde offenbart. Er sagt nicht die Gerechtigkeit des Menschen, oder die
Gerechtigkeit des eigenen Willens. Er spricht nur von der Gerechtigkeit Gottes, nicht von der, die das wesentliche
Attribut Gottes bildet, sondern von der Gerechtigkeit, die Gott dem Menschen anzieht, wenn er den Gottlosen
rechtfertigt. . . Wir nennen daher die Gerechtigkeit Gottes ohne Gesetz, diejenige, die Gott durch den Geist der Gnade
dem Glaubigen ohne die Hilfe des Gesetzes gewahrt. [Meine Ubersetzung]

8m Jahre 1517 behauptete Johann Tetzel, der mit der Ablasspredigt in Deutschland beauftragt war, dass sie alle
Siinden, einschlieBlich der schlimmsten, ausloschen, ohne dass es notig ware, sie zu bereuen. Nach ihm galten
Ablasse fir die Verstorbenen; Sobald das eingezahlte Geld in die Kasse flieRt, entkam die Seele, die im Fegefeuer
festgehalten wurde, und kam in den Himmel.

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



55
NZASSA N°18 - Décembre 2025

an das Altchristentum. Diese Beziehung der lutherischen Reform zu der Vergangenheit ist auch
spurbar mit dem Mittelalter, namlich mit der humanistischen Bewegung.

3.2. Verbindung Luthers zu Humanismus

Die Entdeckung der alten griechischen Manuskripte fiihrte zu einem Gedankenprozess, der
Humanismus benannt wird. Humanisten beschéftigen sich mit diesen alten Texten, entdecken die
griechische Sprache, Literatur und Denkweise wieder und lemen neue Ubersetzungs— und
Redaktionsmethoden, die sie dann auf die Blicher der Bibel anwenden. Unter den Hauptautoren
von dieser Bewegung zahlt Erasmus von Rotterdam, der die Entscheidung traf, die Bereitstellung
einer neuen Ubersetzung fir die Bibel, damit ganz Europa davon profitiert. 1516 verdffentlichte er
in Basel ein neues Testament, das von Bedeutung sein wird. Jahrhundertelang kannte der Westen
den Bibeltext nur durch die Vulgata, die lateinische Ubersetzung der Bibel, die der hl. Hieronymus
zu Beginn des flinften Jahrhunderts fertigstellte. Wenn er sich in seiner philologischen Arbeit eine
dreifache Forderung stellt, die Treue, Klarheit und Reinheit der Sprache sind, war die geaulRerte
|dee auffalliger, die Heilige Schrift in die Volkssprachen zu Gibersetzen, damit sie fur alle zuganglich
ist. Darliber kann gelesen werden :

Je suis en complet désaccord avec ceux qui n’aimeraient pas que I'Ecriture sainte soit lue par
des laics et traduite en langues vulgaires — comme si le Christ avait donné un enseignement
si obscur qu'il ne puisse étre compris que par de rares théologiens ; et comme si la
sauvegarde de la religion chrétienne était de rester inconnue. |l est peut—étre Iégitime que
les secrets des rois demeurent cachés ; mais le Christ veut que les siens soient aussi
largement répandus que possible. J'aimerais bien que toutes les femmes lisent 'Evangile et
les Epitres de Paul. Ah, s'ils pouvaient étre traduits en toutes les langues possibles afin d’étre
lus et regus non seulement des Ecossais et des Irlandais, mais aussi des Turcs et des
Sarrazins. . . Si le paysan pouvait en chanter quelque chose derriére sa charrue, et le
tisserand en fredonner a son métier ! Si le voyageur pouvait s'alléger un peu le chemin avec
des récits bibliques dessus®. (E.-W. Kohls 1970, S. 245)

Diese Stellungnahme will die verschiedenen Leidenschaften entfesseln. Das Neue Testament von
Erasmus, das sowohl ein Erdbeben als auch ein redaktioneller Erfolg ist, ruft bei den Leserschaften
und den kulturellen sowie religiosen Hintergrinden Europas heftige Feindseligkeit und
Begeisterung hervor. Angeschockt Uber die Tatsache, dass Erasmus es wagte, die Vulgata zu
beruhren, waren viele Doktoren der Theologischen Fakultat in Paris, aber auch in Lowen, die den
Humanisten hartnackig vertraten. In den 1521er Jahren wurde die Situation fur ihn gefahrlich, denn
die eifrigen Katholiken machen aus Erasmus einen Ketzer, den Anflhrer Luthers.

9|ch bin véllig anderer Meinung als diejenigen, die nicht mochten, dass die Heilige Schrift von Laien gelesen und in
Volkssprachen Ubersetzt wird — als hatte Christus eine so obskure Lehre verkiindet, dass sie nur von wenigen
Theologen verstanden werden kann, und als liege die Bewahrung der christlichen Religion darin, unbekannt zu bleiben.
Es mag legitim sein, dass die Geheimnisse der Kénige verborgen bleiben, aber Christus mdchte, dass seine
Geheimnisse so weit wie moglich verbreitet werden. Ich wiirde mir wiinschen, dass alle Frauen das Evangelium und
die Briefe des Paulus lesen konnten. Ach, wenn sie doch nur in alle mdglichen Sprachen ibersetzt werden kénnten,
damit sie nicht nur von den Schotten und Iren, sondern auch von den Tirken und Sarazenen gelesen und
aufgenommen werden kénnten. . . Wenn der Bauer etwas davon hinter seinem Pflug singen kénnte und der Weber
an seinem Webstuhl summen konnte! Wenn der Reisende sich den Weg mit biblischen Geschichten ein wenig
erleichtern kdnnte. (Ubersetzt von mir)

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



56
NZASSA N°18 - Décembre 2025

Genau wie Erasmus'® unternahm der franzésische Humanist Lefévre d’Etaples, die Bibel ins
Franzosische um 1530 zu (bersetzen. Sein Ziel dabei war es, die Arbeit der franzosischsprachigen
Prediger zu erleichtern. Was der Einfluss dieser Ubersetzung betrifft, kann Folgendes gelesen
werden:

La bible dites d’Anvers, version en langue vulgaire de Lefévre d’Etaples, imprimée en entier en
1530, se trouve étre la premiére bible frangaise protestante » manifestement luthérienne «, comme
l'on aurait dit & cette époque. Non seulement elle a sa place glorieuse dans les débuts de la
Réforme frangaise, mais elle est la source d'ou sortira pendant longtemps le double courant des
versions huguenotes et catholiques''. (A. Laune 1885, S. 56)

Der Erfolg dieser zwischen 1523 und 1525 in Paris verdffentlichten Ubersetzung war betrachtlich.
Dennoch brachte sie dem Autor viel Arger seitens der Doktoren der Pariser Universitat ein. Diese
verboten 1526 durch das Pariser Parlament jede Ubersetzung der Heiligen Schrift ins
Franzésische.

Festzustellen ist, dass die lutherische Reformation von der theologischen Vergangenheit, d. h.
dieser von Humanisten stark gepragt ist. Der Wille, der Vergangenheit treu zu sein, fuhrte Luther
zu einer Angleichung an die Gedanken des Apostels Paulus und des heiligen Augustinus. Dariiber
hinaus ist zu beachten, dass die Bereitschaft zur Ubersetzung der Bibel in die Landessprache nicht
allein Luther zugeschrieben werden kann, da Erasmus und Jacques Lefévre die Bibel bereits lange
vor Luther Ubersetzt hatten.

Schluss

Diese Studie verfolgt das Ziel, zu untersuchen, in welchem Ausmal die lutherische Reformation
die Entwicklung der Moderne gepragt und verandert hat, und gleichzeitig die moglichen Grenzen
oder Beschrankungen dieser revolutionaren Wirkung zu analysieren. Vor diesem Hintergrund wird
deutlich, dass die lutherische Reformation, trotz ihrer Grenzen, die Revolution der deutschen
Sprache, den Bildungsboom, die Demokratie und den Kapitalismus begtinstigt hat. Konkret hat
die lutherische Reformation durch die Bibellbersetzung Luthers, die die deutsche Sprache
vereinigte, sowie durch die von Intellektuellen in Schulen geférderte Ausbildung die Moderne
beeinflusst.  Die Verbreitung der Bibel in der Volkssprache trug zur Erhaltung und
Weiterentwicklung der deutschen Sprache bei. Trotzdem hat diese Revolution Grenzen, da die
lutherische Reformation die Zeichen des Urchristentums tragt. Inwiefern hat sich diese Verbindung
mit dem urspriinglichen Christentum auf den Dialog zwischen Protestanten und Katholiken
ausgewirkt?

10 Erasmus (ibersetzte die Bibel ins Griechische.

1" Die so genannte Bibel von Anvers, eine vulgare Version von Lefévre d'Etaples, die 1530 vollstandig gedruckt wurde,
ist die erste protestantische franzdsische Bibel « offensichtlich lutherischen», wie man damals gesagt héatte. Sie hat
nicht nur ihren ruhmreichen Platz in den Anfangen der franzdsischen Reformation, sondern ist auch die Quelle, aus
der fiir lange Zeit die Doppelstromung der hugenottischen und der katholischen Version hervorgehen wird. [Von mir
Ubersetzt]

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen



57
NZASSA N°18 - Décembre 2025

Bibliografie
ARNAUD-Matthieu,2017, Luther, Paris, Fayard.

ARNOLD Matthieu,2014, « Martin Luther, les “95 théses”. Un salut authentique et non monnayable-
Protestantismes : Les textes fondamentaux commentés », Le Point, n°51, Edition Spéciale, p.18-
19.

BAINTON Roland Herbert, 1950, Here | Stand.: A Life of Martin Luther, Abing don-Cokesbury Press,
New York.

CADIER Jean, 1958, Saint augustin et la réforme, Online, https://www. brepolsonline.net/doi/pdf/
10.1484/J.RA.5.102209, (10.01.2025).

CITOT Vincent, 2005, « Le processus historique de la Modernité et la possibilité de la liberté
(universalisme et individualisme) », Le Philosophoire, /2 n° 25, S. 35 - 76.

CITOT Vincent, 2005, « Le processus historique de la Modernité et la possibilité de la liberté
(universalisme et individualisme) », Le Philosophoire, n° 25, S. 35 - 76.

Rieger REINHOLD,2017, Martin Luthers theologische Grundbegriffe: Von ,Abendmahl® bis ,Zweifel,
Tibingen, Mohr Siebeck.

RIEGER Reinhold, 2017, Martin Luthers theologische Grundbegriffe. Von ,Abendmahl® bis
,Zweifel, Tlbingen, Mohr Siebeck.

DECOT Raolf, 2015, Geschichte der Reformation in Deutschland, Freiburg, Verlag Herder.
EHLER Axel,2025, «Ablass», https://www.historisches—lexikon-bayernS.de/Lexikon/Ablass_
(Mittelalter), (21.01.2025).

GEORG Paul,2017,« Einfluss der Luther-Bibel auf den deutschen Sprachgebrauch.
Vorwissenschaftliche Arbeit im Rahmen der Reifeprifung», http://www.literacy.at/fileadmin
Niteracy/redaktion/VWA/NVWA_GeorgPaulS.pdf. (02.02.2025).

HEITZ-MULLER Anne-Marie, 2009, Femmes et Réformation a Strasbourg (1521-1549), Paris,
Presses universitaires de France.

KOHLS Emst-Wilhelm, 1970, « Erasme et la Réforme », Revue d'histoire et de philosophie
religieuses, 50e année, n°3,S.245-256.

LAUNE Alfred, 1895, « Lefévre d'Etaples et la traduction francaise de la bible », Revue de I'histoire des
religions, Nr.2, S. 57-72.

LEWKE  Christian,2018,«  Zur  Historie und  Zukunft ~ der  Meinungsfreiheit»,
MenschenRechtsMagazin-Informationen, Meinungen, Analyse, Nr.23, S. 41-51.

LUTHER Martin, 1958, « CEuvres », I'Alliance biblique et la revue Position luthérienne, vol 1, S. 105-
134.

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen


https://publishup.uni-potsdam.de/frontdoor/index/index/searchtype/collection/id/17556/docId/41669/start/0/rows/10

58
NZASSA N°18 - Décembre 2025

MARK Joshua James, «Six Grandes Hérésies Médiévales », Encyclopédie de I'Histoire du Monde.
Derniére, https://www.worldhistory.org/trans/fr/2-1414/six-grandes-heresies-medievales/?  Utm
_source= (13.02.2025)

N’'DA Pierre, 2016, Manuel de méthodologie et de rédaction de la thése de doctorat et du mémoire
de master en lettres, langues et sciences humaines, Paris, Harmattan.

NEUHAUSEN Christiane, 2015, «Umtriebiger Scharlatan provozierte die Reformation», https:/
www.welt.de/geschichte/article150024642/Umtriebiger-Scharlatan—provozierte—die—
Reformation.html, (17.02.2025)

OURY Ba Amadou, 2019, « Martin Luther (1483-1546) et la reformation : une révolution
linguistique par la foi », NZASSA, Revue Scientifique des lettres, Langues et Arts, Littératures et
Civilisations, Sciences Humaines et Sociales, de Communication, N°2, S.12-21.

SCHEIKE Christoph et SCHWEITZER Friedrich (Hg.),1999, Religion, Ethik, Schule-
Bildungspolitische Perspektiven in der pluralen Gesellschaft, Miinchen, Waxmann.

OORT Johannes Van, 2000, « Augustin, le Moyen Age, Luther : Augustin et son influence,
spécialement sur Luther », La revue Réformée (Revue de théologie de la Faculté Jean
Calvin),n°208 ,S. 51-53.

«Was sind Sakramente?»,2009,https://www. katholisch .de/artikel/9296-sakramente (24.04.2025).

WEBER Max, 2005, L’éthique protestante et I'esprit du capitalisme Traduit par Philippe Cusin
Editeur: Gallimard, Parsi, collection Folio Essai.

WIESFLECKER Hermann,1975, Kaiser Maximilian I. Das Reich, Osterreich und Europa an der
Wende zur Neuzeit. Bd. II: Reichsreform und Kaiserpolitik 1493-1500, Wien, Verlag fur Geschichte
und Politik.

Processus d’évaluation de cet article:
> Date de soumission: 17 octobre 2025

v Date de validation: 15 décembre 2025

Kouakou Daniel KOUAME
Die Lutherische Reformation: Nur teilweise modern? Ein Beitrag zur Diskussion iiber Tradition und Modernitét in der
Friihen


https://www.worldhistory.org/trans/fr/2-1414/six-grandes-heresies-medievales/
https://www.katholisch.de/artikel/9296-sakramente?utm_source=chatgpt.com

